



道源長老

講述

例

經

講

**--こ**ってハ

年

增

訂版

記

佛陀教育基金會

財團法人





作 臨 任 死 意 師 難 之 褻 苦 遭 保 瀆 海 想 0 0 則 0 , 及 無 淨 生 固 邊 手 極 執 利 潔 樂 管 之蓮 益 案 見 , , , 邦 自 主 妄 可 敬 0 生 存 親 讀 毁 得 誠 者 謗 必 0 0 , 須 若 如 則 肆 生 面 罪 感 無 佛 過 忌 恩 天 彌 憚 ジ , 天

如

改

過

遷

善

0

明

三世之

因

果

,

識

本具之佛

性

0

出

生

切

佛

經

,

及

闡

揚佛

法

諸

書,無不令人趨

吉

避

凶

苦

報

無

盡

0

奉

勸

世

人,當遠罪

求

益

,

離

苦

得

樂

也

0

,

恭

銯

自《印

光

大

師

文鈔三編卷四:靈

巖

山寺念誦

儀

規

題

좕

# 金剛經講記—志蓮精舍版 目次

| 【正信希有分第六】 | 【妙行無住分第四】【大乘正宗分第三】                    | 【善現啟請分第二】 | 【去會因由分第一】 | 金剛般若波羅蜜經                               | 懸談                                    | 金剛經科會 |
|-----------|---------------------------------------|-----------|-----------|----------------------------------------|---------------------------------------|-------|
|           | ····································· | 七六        | 五.        | ···<br>···<br>···<br>···<br>···<br>··· | ····································· | 七     |

| 【一體同觀分第十八】 | 【究竟無我分第十七】 | 【能淨業障分第十六】 | 【持經功德分第十五】 | 【離相寂滅分第十四】 | 【如法受持分第十三】 | 【尊重正教分第十二】 | 【無為福勝分第十一】 | 【莊嚴淨土分第十】… | 【一相無相分第九】… | 【依法出生分第八】… | 【無得無說分第七】 … |
|------------|------------|------------|------------|------------|------------|------------|------------|------------|------------|------------|-------------|
|            |            |            | 1七0        | :          | 1二1七       |            |            |            |            |            | 一五七         |

| 【法界通化分第十九】  |      |
|-------------|------|
| 【離色離相分第二十】  | 三三六  |
| 【非說所說分第二十一】 | 1二四〇 |
| 【無法可得分第二十二】 | 三四七  |
| 【淨心行善分第二十三】 | 三四九  |
| 【福智無比分第二十四】 | 三五七  |
| 【化無所化分第二十五】 | 三六二  |
| 【法身非相分第二十六】 | 三六六  |
| 【無斷無滅分第二十七】 | 三七二  |
| 【不受不貪分第二十八】 | 三七八  |
| 【威儀寂靜分第二十九】 | 三八四  |
| 【一合理相分第三十】  | 三九二  |

| 金剛經參考資料 | 【應化非真分第三十二】 | 【知見不生分第三十一】 |
|---------|-------------|-------------|
| 金剛經參考資料 |             |             |
|         |             | 三九.         |

#### 金剛經科會

【法會因由分第一】

城 鉢 千二百五十人俱 如是我聞 , 乞食 洗足已,敷座而坐 • 。於其城中 一時佛在舍衛國 0 爾時世尊 ,次第乞已,還至本處 0 , , 食 時 祇樹給孤獨 ,著衣 園,與大比丘眾 **,持鉢,入舎衛大** 。飯食訖 ,收衣

【善現啟請分第二】

時 善付囑諸菩薩。世尊!善男子、善女人,發阿耨多羅三藐三 地,合掌恭敬,而白佛言:希有!世尊!如來善護念諸菩薩 長老須菩提,在大眾中, 即從座起,偏袒右肩,右膝著 •

聽 提 應如是住 !如汝所說 提心,云何應住?云何降伏其心?佛言 **!當為汝說** , 如是降伏其心。唯然!世尊!願樂欲聞 。善男子、善女人,發阿耨多羅三藐三菩提心 :如來善護念諸菩薩,善付囑諸菩薩 · 善哉善哉!須菩 。汝今諦 •

#### 【大乘正宗分第三】

佛告須菩提 色。若有想、若無想、若非有想非無想,我皆令入無餘涅槃 生之類 而滅度之。 !何以故?須菩提!若菩薩有我相、人相、眾生相 :若 卵生 如是滅度無量無數無邊眾生 :諸菩薩摩訶薩 、若胎生、若濕生 ,應如是降伏其心。所有一 、若化生 ,實無眾生得滅度 。若有色 ` 若 切眾

即非菩薩

#### 【妙行無住分第四】

復 量 也 世尊!須菩提 是布施 色布施 可思量 次 世尊!須菩提!菩薩無住相布施,福德亦復如是不可思 須菩提!菩薩但應如所教住 • 須菩 !須菩提 ,不住於相!何以故?若菩薩不住相布 ,不住聲 提 **!菩薩於法** !南西北方,四維上下虛空,可思量不?不 **!於意云何?東方虛空** 香 味 ` , 觸 應 、 法 無所住 布施 ,行於 。須菩 ,可思量不?不也 布 提 施 施 ! 菩薩 , 0 其福 所謂不住 德 應 如

#### 【如理實見分第五】

須菩提 以身相得見如來 **!於意云何?可以身相見如來不?不也,世** 0 何以故?如來所說身相 ,即非身相 . 尊 ! 0 不可 佛

須菩提 : 凡 所有相 , 皆是虛妄!若見諸相非相 • 即 見如 •

【正信希有分第六】

無復 於 何 知悉見 須菩提白佛言 種諸善根 戒修福者 信不?佛告須菩提:莫作是說 以 取法相 故 佛 我 相 ?是諸 0 <u>`</u> 是諸眾生 ,即著我、人、眾生、壽者。何以故?若取非 ,於此章句 0 • 聞 佛 人 眾 相 是章句 :世尊 ` 生  $\equiv$ • 眾 , 得 四五 • 若 ! 生 ,能生信心 , 乃至一念生淨信者 心取相 相 佛 頗有眾 如是無量福德。 ` • 壽 而 者相 **三**如 生 , 種善根 即 ,以此為實 , 為著我 得 來 0 滅後 無法 聞 0 딘 如是言說章 何以故?是諸眾 於無量 相 • ,後五百歲 須菩提 。當知是 , 亦無非法 眾 千萬佛 生 ! 旬 ` 人, 如 壽 , , 來悉 有 生 生 相 所 0 , o

是義 即 著 故 我 , ` 如來常說 眾 生 : ` 壽 汝等比丘 者 0 是故不應取法 ,知我說法 , • 如筏喻者 不 應取非法 。法尚 以

【無得無說分第七】

應捨

•

何況非法

0

須菩提 有所說法耶 !於意云何?如來得阿耨多羅三藐三菩提耶?如 ? 來

無為法 菩提 須菩提言 可 取 ,不可 0 亦無有定法 , 而有差別 說 如 我解佛所說義 非法 • 如來 ` 非非 可 法 說 • 無有定法 0 0 所以者何 何 以故?如來所說法 , ? 名阿 切賢聖 耨多羅 , • 一藐三 皆不 皆以

【依法出生分第八】

須菩提!一切諸佛,及諸佛阿耨多羅三藐三菩提法,皆從此 此經中受持,乃至四句偈等,為他人說,其福勝彼!何以故? 故?是福德即非福德性,是故如來說福德多。若復有人,於 是人所得福德,寧為多不?須菩提言:甚多!世尊!何以 須菩提!於意云何?若人滿三千大千世界七寶,以用布施 經出!須菩提!所謂佛法者,即非佛法

#### 【一相無相分第九】

菩提言:不也,世尊!何以故?須陀洹名為入流,而無所入。 須菩提!於意云何?須陀洹能作是念:我得須陀洹果不?須 不入色、聲、香、味、觸、法,是名須陀洹。須菩提!於意 **云何?斯陀含能作是念:我得斯陀含果不?須菩提言:不** 

樂阿蘭

那

道 陀 阿 實無有法 是念:我 實無不來 須菩提是樂阿蘭那行者 不?須菩提言 也 羅 中最為第一 含 , 即 世 漢 為著我 須菩提 0 世尊 得阿羅漢道不?須菩提言:不也,世尊!何以故 ! , , 名 是 何 ! 以故 、人、眾生、壽者。世尊 !我若作是念:我得阿羅 阿羅漢 故名阿那含 **!於意云何?阿那** : ·是第一 不也 ?斯陀含名一往 0 ,世尊 世尊 離欲 0 以須菩提實無所行 0 !若 須菩提 阳 ! 羅 何以故 漢 阿羅漢作是念:我 含能作是念 (!我 ! 來 於意云何 , ?阿那含名為不來 !佛說 漢道 而 不作是念:我是離欲 實 :我得 無往 , 0 我得無諍 ? 而名須菩提是 世尊則不 ·阿羅 來 得阿羅 阿那含果 是名 漢能 說 昧 , 漢 ? 而

#### 莊嚴淨土分第十】

法生心 彌山 土者 佛 應如是生清淨心,不應住色生心,不應住聲 於意云何?菩薩莊嚴佛土不?不也,世尊!何以故?莊嚴佛 不?不也,世尊!如來在然燈佛所,於法實無所得。須菩提 何以故?佛說非身 告須菩提:於意云何?如來昔在然燈佛所 至 , 即非莊嚴 。應無所住 , 於意云何 • ?是身為大不?須菩提言 ,而生其心!須菩提!譬如有人 是名莊嚴 是名大身 0 是故須菩提!諸菩薩摩訶 · 香 · 甚大!世尊 , 於 、 味 法有所得 ,身如須 觸 薩 1

#### 無為福勝分第十一】

,

須菩提!如恆河中所有沙數, 如是沙等恆河,於意云何?是

此福德,勝前福德 得福多不?須菩提言:甚多!世尊!佛告須菩提:若善男 善女人,以七寶滿爾所恆河沙數三千大千世界,以用布施 尚多無數,何況其沙。須菩提!我今實言告汝:若有善男子、 子、善女人,於此經中,乃至受持四句偈等,為他人說。而 恆河沙 ,寧為多不?須菩提言:甚多!世尊!但諸恆河

#### 【尊重正教分第十二】

復次,須菩提!隨說是經,乃至四句偈等。當知此處, 若是經典所在之處,即為有佛,若尊重弟子 能受持、讀誦。須菩提!當知是人,成就最上第一 世間天、人、阿修羅 ,皆應供養 • 如佛塔廟 0 何況有人, 希有之法! 切

#### 【如法受持分第十三】

說三十二相,即是非相,是名三十二相。須菩提!若有善男 提白佛言:世尊!如來無所說。須菩提!於意云何?三千大 所以者何?須菩提!佛說般若波羅蜜 告須菩提:是經名為金剛般若波羅蜜。以是名字,汝當奉持。 不?不也,世尊!不可以三十二相得見如來。何以故?如來 千世界所有微塵,是為多不?須菩提言:甚多!世尊!須菩 名般若波羅蜜 爾 !諸微塵 時須菩提白佛言:世尊!當何名此經?我等云何奉持?佛 是名 世界 ,如來說非微塵,是名微塵 。須菩提!於意云何?如來有所說法不?須菩 0 須菩提!於意云何?可以三十二相見如 ,即非般若波羅蜜 0 如來說世界,非 , 是

子 至受持四句偈等 善女人 ,以恆河沙等身命布 ,為 他人說 ,其福甚多 施 。若復有人, ! 於此經中

,

【離相寂滅分第十四】

即 希有 聞 得 相 生實相 信解受 爾 是經 聞 是非相 時 無人相 如是之經 !世尊 , 須菩 **泛持,不足為難** , 0 信解 當知是 ,是故如來說名實相。世尊!我今得聞,如是經典 !佛說如是甚深經典 提聞說是經 受持 無眾生相 0 世尊 人,成就第 , 是 !若復有人, 0 若當來 人即為第 、無壽者相。 ,深解義 世 希有功德!世尊 , 趣 ,後五百歲 希有 我 得聞是經 ,涕淚悲泣 所以者何?我相即是非 從昔來所得慧眼 !何以故 , , 其有眾 信心清 , , ? 而 是實相 此 白佛言 生 人 淨 , 未 無我 者 , 得 • 即 • ,

菩薩 菩提 蜜 於 爾 波 經 所 生 相 相 順 羅 世 嵵 往 , 須菩 告 不應住聲 不 即 恨 蜜 應 • • , 無我 節 驚 名 相 無 如 離 0 0 須菩 提 諸 節 我 何以故 來 • ` 相 眾 ! 忍 說 不 支 相 佛 切 無 提 解 第 怖 生 !佛告須菩提 ` 、香、味、觸、法生心。應生無所住心! 相 ? 相 **!又念過去,於五百世** 時 無 辱波羅蜜 ` , 人相 ·須菩 波羅 人相 不 ` 發阿 • 壽 畏 若有我 1、無眾 提 蜜 者 ` , 耨多 當 無眾 ! 相 • • 如 相 如 即 知 • • 生相 羅三藐三菩提心 非第 生 我 是 即 如 來說非 、 人 普為 是 是 相 人 、無壽 非 相 如 • , 波羅 無壽 甚 是 歌 忍辱波羅 相 、眾 利王 為希有 ! 治 相 ,作忍辱仙 0 者 若 生 蜜 何 一割截 相 相 復 以 • 0 !不 是故 有人 蜜 是名第 ! 故 ` 0 壽 身 ? 何 何 , ·應住 須菩 是名 以故 體 離 人 者 以 故 得 相 , • 於 我 忍 波 色 提 ? ? 聞 切 • 我 羅 應 於 辱 爾 ļ

有住 法 是人,悉見是人,皆得成就無量無邊功德 善女人,能於此經,受持、讀誦,即為如來以佛智慧,悉知 實語者 是非相 如人入闇 ,日光明照,見種種色。須菩提!當來之世,若有善男子、 ,此法無實無虛!須菩提!若菩薩心,住於法而行布施 為利益一切眾生故,應如是布施。如來說一切諸相 ,即為非住。是故佛說菩薩心,不應住色布施。須菩提 。又說一切眾生,即非眾生。須菩提!如來是真語者、 、如語者、不誑語者、不異語者 , 即無所見。若菩薩心,不住法而行布施 。須菩提!如來所得 如 人有 即 !

#### 【持經功德分第十五】

須菩提!若有善男子、善女人,初日分,以恆河沙等身布施 0

廣為 阿修 施 中 韋 見 信心不逆, 耨多羅 미 須菩提 如來為發大乘者說 人解 繞 稱 。如是無量百千萬億劫,以身布施。若復有人,聞此經典 、人見、眾生見、壽者見,即於此經,不能聽受、 羅 人說 分 ,以諸華、香 ` 說 一、以要言之,是經有不可思議、不 三藐三菩提 無有邊 , , 復以恆河沙等身布施 所應供養 0 , 須菩提 如來悉知是人,悉見是人 其福勝彼 、不可思議 0 ,而散其處 ,為發最上乘者說。若有人能受持、讀 0 當 在在處處 0 何以故 知此處 何況書寫 功德 ?須菩提!若 , • 0 0 即為是塔。皆應恭敬 若有此 後日分,亦以恆 如是人等 、受持、讀誦, ,皆得成就不可量 經經 可稱量 • , 樂小法者 即為荷 切世間 ,無邊功德 河沙等身布 擔如 天、 ,作禮 讀 , 著 解 來 誦 、 不 說 誦 阿

0

•

0

•

及一 去無量 受持 業 復 我若具說者 善男子、善女人,於後末世,有受持、 佛 知是經義不可思議 賤 次 悉皆供養 即為消滅 ` , , • 千 讀 一阿僧 須 是人先世罪業,應墮 ·萬億 S 誦 此 菩 祇 提 或有人聞,心即狂 經 劫 、承 分 ,當得阿耨多羅三藐三菩提 !善男子 , , • 乃至 !果報亦不可思議 所得功德 事 於然燈佛前 , 無空過者 立算數 、善女人 惡道!以今世人輕賤 ` ,於我所供養諸佛功德 譬喻 , 得<mark>值</mark> 亂 , 0 若 受 , 八百 狐疑不信!須菩提 持 所不能 復有人,於後末 • 讀誦此 ` 讀 !須菩提 四千萬億 及 誦 經 此 0 , 須菩提 故 所得功 那 ! ,百分不 , 我 先 由 若 世 念 世 他 • 為 德 • 過

#### 究竟無我分第十七】

我應滅 提心 菩薩 男子 者 須菩提 爾 佛 時 者 何 所 ` 三藐三菩提 • 善女 度 菩提心 所以者何?須菩提 以故?若菩薩有我 須 0 , 須菩 無有法得阿耨多羅三藐三菩提 切眾 人 提 無有法 白佛 提 , 云 , 生 發 不?不也 **!於意云何** 阿 言 • 何應住?云何降伏其心?佛告須菩提 , 滅度 如 ,耨多羅三藐三菩提心者 • 世尊 來得阿耨多羅三藐三菩提 八!實 相 , 切眾 世 ! 善 ? 人 . 尊 如 無有法 生已 男子 相 來於然燈佛 如 、眾 我解 、 善 ; 而 • 發阿耨多羅 生 0 佛 無有 女人 相 佛 所 所 、 壽 • 說義 當 : 如 • 有 眾 者 發 生如是心 0 生實 法得 相 須菩提 是 三藐三 阳 佛 耨 如 • 是 於 即 阿 滅 多 • •

耨多羅 法 法 若有人言:如來得阿耨多羅三藐三菩提,須菩提!實無有 世 須菩提 無有法 三藐三菩提 !須菩提 ,當得作佛,號釋迦牟尼。何以故?如來者,即諸法 :汝於 ,佛得阿耨多羅三藐三菩提 我當 即 為非大身 ,名為菩薩。是故佛說:一切法無我、無人、無眾生 !譬如 如 滅 來 藐三菩提,是故然燈佛與我授記 來得 ! 度無量 世,當得作佛 ,於是中無實無虛 所言一切法者,即 人身長大。 阳 ,是名大身 ..耨多羅三藐三菩提者 , 即不名菩薩 ,號釋迦牟尼。以實無有法,得 須菩提言:世尊!如來說人身長 0 須菩提 ! 。須菩提!如來所得阿耨多羅 非一 是故如來說 **!菩薩亦如** 切法 0 , 何以故?須菩提 然燈佛即不與我 ,是故名一切法 , : -作是言 是 切法皆是佛 , : 汝 於 若 如義 作是 阿

菩提 薩 無壽 何 !若菩薩通達無我法者 以故?如來說莊嚴佛土者 。須菩提 !若菩薩作是言 • 如來說名真是菩薩 ,即非莊嚴 :我當莊嚴佛土,是不名菩 ,是名莊嚴

#### 【一體同觀分第十八】

有天 是 眼 如 須菩提!於意云何?如來有肉眼不?如是,世尊!如來有肉 ! 來有慧眼。須菩提!於意云何?如來有法眼不?如是, 世尊 眼 須菩提 佛說是沙不?如是 如 來 0 ! 如 須菩提 有法眼 **!於意云何?如來有天眼不?如是** 來 有佛眼 !於意云何 0 須菩提!於意云何?如來有佛眼不? ,世尊!如來說是沙。須菩提!於意 0 須菩提!於意云何 ?如來有慧眼不?如是 ?如 ,世尊 恆 河中所 ,世尊 ! 如 世

所國 不可得,現在心不可得,未來心不可得 說諸心, 沙數佛世界,如是寧為多不?甚多!世尊!佛告須菩提:爾 **云何?如一恆河中所有沙,有如是沙等恆河,是諸恆河所有** 土中,所有眾生,若干種心,如來悉知 皆為非心,是名為心。所以者何?須菩提!過去心 0 何以故?如來

【法界通化分第十九】

德無故 得福甚多!須菩提!若福德有實,如來不說得福德多。以福 施,是人以是因緣,得福多不?如是,世尊!此人以是因緣, 須菩提!於意云何?若有人滿三千大千世界七寶,以用布 • 如來說得福德多

【離色離相分第二十】

色身 來不應以具足色身見。何以故?如來說具足色身,即非具足 須菩提 ,是名具足色身 **!於意云何?佛可以具足色身見不?不也,世尊** ?! 如

0

說諸相具足,即非具足 見不?不也,世尊!如來不應以具足諸相見。何以故?如來 庚二、見相無 住 須菩提 ,是名諸相具足 !於意云何?如來可以具足諸相 0

非說所說分第二十一】

菩提 故 須菩提!汝勿謂如來作是念:我當有所說法。莫作是念!何 以故?若人言: 須菩提 ,白佛言:世尊!頗有眾生,於未來世, !說法者 如來有所說法,即為謗佛!不能解我所 ,無法 可說 , 是名說法 0 爾時 聞說是法 慧命

菩提!眾生眾生者,如來說非眾生,是名眾生 信心不?佛言:須菩提!彼非眾生 ,非不眾生。何以故?須 0

【無法可得分第二十二】

耶!佛言:如是如是!須菩提!我於阿耨多羅三藐三菩提 乃至無有少法可得 須菩提白佛言:世尊!佛得阿耨多羅三藐三菩提,為無所得 ,是名阿耨多羅三藐三菩提 0

【淨心行善分第二十三】

菩提 復 阿耨多羅三藐三菩提 次,須菩提 。以無我 !是法平等, ` 無人 ` 0 須菩提!所言善法者 無眾生 無有高下,是名阿耨多羅三藐三 、無壽者,修一 , 切善法 如來說即非善 , 即

法

,是名善法

#### 福智無比分第二十四】

受持、讀誦,為他人說。於前福德 聚,有人持用布施。若人以此般若波羅蜜經,乃至四句偈等, 須菩提!若三千大千世界中,所有諸須彌山王 分,乃至算數、譬喻,所不能及 ,百分不及一,百千萬億 , 如是等七寶

## 【化無所化分第二十五】

生,如來度者,如來即有我、人、眾生、壽者 菩提!莫作是念!何以故?實無有眾生 須菩提!於意云何?汝等勿謂如來作是念:我當度眾生 凡 來說有我者,即非有我 夫者 • 如來說即非凡夫,是名凡夫 。而凡夫之人,以為有我。須菩提 0 ,如來度者 。 須菩提 0 若有眾 ? ! 如 。須 •

#### 【法身非相分第二十六】

觀 我解佛所說義 是如是,以三十二相觀如來。佛言:須菩提!若以三十二相 須菩提 言:若以色見我,以音聲求我,是人行邪道,不能見如來 如來者 **!於意云何?可以三十二相觀如來不?須菩提言** ,轉輪聖王,即是如來。須菩提白佛言:世尊!如 ,不應以三十二相觀如來。爾時世尊,而說

## 【無斷無滅分第二十七】

須菩提 羅三藐三菩提。須菩提!汝若作是念,發阿耨多羅三藐三菩 提心者 三菩提 !汝若作是念:如來不以具足相故 ,說諸法斷滅!莫作是念!何以故?發阿耨多羅三藐 。須菩提!莫作是念,如來不以具足相故,得阿耨多 ,得阿耨多羅三藐

二菩提心者,於法不說斷滅相

不受不貪分第二十八】

尊!云何菩薩不受福德?須菩提!菩薩所作福德,不應貪 須菩提!若菩薩以滿恆河沙等世界七寶,持用布施 著,是故說不受福德 何以故?須菩提!以諸菩薩不受福德故。須菩提白佛言:世 人,知一切法無我,得成於忍。此菩薩勝前菩薩,所得功德。 0 。若復有

威儀寂靜分第二十九 】

解我所說義。何以故?如來者,無所從來,亦無所去,故名 須菩提!若有人言:如來若來、 若去、若坐、若臥,是人不

如來

三 〇

#### 【一合理相分第三十】

意云何?是微塵眾,寧為多不?須菩提言:甚多!世尊!何 菩提!一合相者 即是一合相。如來說一合相,即非一合相,是名一合相 佛說微塵眾 以故?若是微塵眾實有者 須菩提 千大千世界,即非世界,是名世界。何以故?若世界實有者, ·!若善男子、善女人,以三千大千世界碎為微塵 ,即非微塵眾,是名微塵眾。世尊!如來所說: ,即是不可說,但凡夫之人,貪著其事 ,佛即不說是微塵眾 。所以者何 。須 於

#### 【知見不生分第三十一】

提!於意云何?是人解我所說義不?不也,世尊!是人不解 須菩提!若人言:佛說我見、人見、眾生見、壽者見。 須菩

見 即 法 如 言法相者 非 來 ` 壽 我 應如是知 所說義 : 者見 見、人見、眾生見、壽者見,是名我見、人見、眾 ,如來說即非法相 。須菩提 。何以故?世尊說我見、人見、眾生見、壽 , 如是見 !發阿耨多羅三藐三菩提心者 , 如是信 , 是名法相 解 ,不生法相 0 須菩提 , 於 : 者見 生 切 •

## 【應化非真分第三十二】

受持 須菩提 如 相 善男子、善女人,發菩提心者 電 如 ,應作如是觀!佛說是經已,長老須菩提 ` 讀誦 如 ! 不 若有人以滿無量 動 為 0 人演說 何以故 ? ,其福勝彼 阳 切有為 僧 祇世界七 ,持於此 法 。云何為 • 經 寶 如夢幻泡影 , , 人演說 乃至 持 用布 , 及諸比丘 四句偈 **?**不 施 如 0 取 若 露 等 於

佛所說,皆大歡喜,信受奉行 比丘尼、優婆塞、優婆夷,一切世間天、人、阿修羅等,

聞

#### 金 剛 般若 波羅 蜜 經 講記 志蓮精舍版

道 源 長 老 民 或 七 十年 講 於 台 北 志 蓮 精 舍 I

施

旺

坤

敬

記

#### 懸談

剛 剛 佛 稱 沒 經》 經》 開講之前 經 《心印 很 今天要講的這部經是 多 ,久學的人有抉擇智慧 ;研究經的人, 疏》 但是 ,先給諸位介紹 ; — 《金剛》 部 是 經》 歡喜研究《金剛 《金剛新眼疏經偈合釋》 《金剛般若波羅 和我們 兩部註解,一 ,會抉擇哪一 中國 人特 經》 蜜 部是《金剛經心印疏》, 別有緣,念經的 • 部註解正說 經》 註解經的人, 歡喜註 , , 以下簡 簡 稱 哪一 金 稱 剛 《新 部註解 經》 歡喜念 眼 以下 , 解 疏 在還 不正 《 金 金 簡

說 解 。初學的人不懂經文,要依靠註解,看這 講那個道理 ,越看越不懂。研究 《金剛經》 一部註解講這個道 , 有兩個重要的問題 理 , 那 部

容易解決

又來一些 到第三十二分是下卷,上卷跟下卷須菩提尊者問的問題一樣,釋迦世尊答 後面用偈頌 下 覆的也一樣 ·卷是重說,這種說法恐怕不對 三聽法 【金剛經》三十二分經本 。既然問答都一樣 0 .的人,佛會再說一遍,但是一定會變化文體 金剛經》 都是長行文,怎麼是重說呢? , 為什麼分成上卷跟下卷呢?有的註解認為 。釋迦世尊講一 ; 第 一 分到第十六分是上卷, 部經,前 面說過這番 ", 前 面用 第十 長行 道 理

是這種主張與《金剛經》的經文不合,因為《金剛經》上有兩句明文:「如 中 諦 二、應該用二諦或三諦解釋?二諦是真諦、俗諦,三諦是空諦 很多註 解主張用二諦 , 認為 般若 經屬於空宗 講 到二諦就 夠 假 T 諦 但

來為發大乘心者說,為發最上乘心者說。

外 怎 盚 就 會指 再 經 師 剛 上 麼 提 一卷是 理 著 解 經 懷 :細研究 分 定 釋 疑 的 V 心 道 講 下 科 源 大 番 不 部 卷 他 降 最 , 我就 直 道 恴 講 把 乘 伏妄 初學 註 《金剛經》 類 到 要修 全 佛法是先發菩提心 理 解 民 經 怎 倒 想心 佛 , , 透麼講 後 行 或 嗎 分 講 法 三十八 作 來 ? 時 , , 的經文 要證 信 無意 安住 但 金 0 , 是 親 雖 剛 ` 然 年 真心 果 解 中 在 經》 近 來臺 心 慈舟老 慈 在 0 ` 都有信解修證的明文 我 修 中 《卍字 舟 , , 時 存著 看 灣 下 後修菩薩行 老 ` , Ì 證 法 卷是解釋發菩 法 , 指定我們看 都 這 四 續 疑 師 師 是依著 大科 部 蔵》 惑 面 , 註 慈舟老法 , 前 解 發現 但 , , , 是道 怎麼會先修菩 上 《心印》 我 , 心心 卷 幾 提 不 講 新 師每逢 源智 心 + 敢 莂 疏》 不過在通 要 年 眼 間 0 疏》 當 生信 疏 慧 的 , 講 時 在 疑 **>** 不 講 0 薩 我 心 夠 大陸講 惑 , 心心 行 理 是 看 部 解 , 心印 大師之 無法 要 通 見 , 經 決 萴 後發 理 解 科 T 疏 疏 金 都 悟

錄 前 願 在 眼 木板 疏 印成單行本流通 本 ,沒有人發現 流 講呢?可能 上印 通 到 H 刷 ,我推 本 而已 ,  $\exists$ , 《新眼疏》在大陸沒有刻 想當 疑難的問題就解決了 )。 在 本 人編 時通 一大陸老法師講《金剛經》 入 理大師著了註 紀 字 ,續藏》 板流通 解 0 我 ,學人就抄錄 發現 , 為 ,當時出版註 《新 什 眼 麼沒有 疏 下 來 後 解 依 後來抄 著 就 要刻 《新

宗師,《心印疏》 剛 才懂得處處 了 經》 中國 新 印心。著 了,二 祖 眼疏》 跟 <u>`</u> 中 分科分得好 《心印 國 的釋義顯理,深合頓禪的道理,初學的人看了《心印疏》 旭 頭教禪宗的道 都 用 疏》 《楞伽經》 的 何 溥 必再用 畹大師 理相合 印 心 ,不但是教下 《心印疏》 到 了 四祖 呢?因為從達摩祖 、 五 的 大師 祖 、六祖 , 還是禪宗的 都 用 師 《 金 進

,阿含十二方等八,二十二年般若談,法華涅槃共八載。」 釋 迦 # 一尊說 法 四 + 九 年 , 天台 智 者大 師 曾作 首 傷 頌 華 釋迦佛最 嚴 最 初三

般若經》 的 初 涅 講 經 槃經》 典 《華嚴經》 只講了二十一天,所以實際佛說法四十九年 , 如 , , 說 只講一 無量壽經》 了二十二年; , 講了二十一天;說 天一 夜,前後算起來共有五 、《阿彌陀經》 《法華三經》 《四阿含經》,說了十二年;說方等 ` 維摩經》  $\wedge$ 涅槃經》 年 等說了八年 0 大 共說了八年 [為最 初講 ; 說 , 《華嚴 實 際

者 教 年 出終教之上 削 中 講二 開 : 經》 始 小 屬 計 十七點二卷, 於 算釋迦世尊說 0 按中國賢首宗,把釋迦世尊四十九年說的法 大 始  $\overline{\mathcal{H}}$ 百七十七卷 ,就是中國的禪宗。五 乘 ` 終 的 初門 ` 頓 講到第二十二 ` 《金剛經》的年代 0  $\equiv$ 員 0 <u>~</u> ` (下面四個都是大乘教) 終教 大般若 大 一 年 , 經》 、圓教 乘的道理講 講二十二年 ,《金剛經》 大般若經》 , 0 《華嚴經》、 到最 、小乘教 , 在六百卷《大般若 所以大 終 快講完了, ,由淺至深,分成五 Ì 0 《法華 概 四 ` 推 ` 才講 始 經》 頓 論 教 教 , 屬於 每 《 金 經》 始 超

怎麼跟圓教接得上

?

註 相同 經》 道 夠 金剛 解研究 理解釋才夠 0 的經文 《心印 , 經》 為發最 所含的 ,不會錯誤 疏》 屬 0 於 義 <u></u> 0 大 為 乘 為發大乘者 理不 《新眼疏》 乘始教 者 什 說 麼介紹這 同 0 0 , , 這兩部註解 但 ` 最 說 |是通於終教 這 Ě 兩部註解 \_\_\_ 兩 , 乘是終教 部 大乘是大 註 呢 , 解 按三諦的道理解 ? ` 都是按三 ` 頓教 (乘始 頓 教 ` 教 可 ` ` 圓 諦 以解決上卷跟下卷 圓 , 按 教 的 教 道 , 你們: 釋 諦 理 解 定要按 的 , 深合 依著這 道 釋 理 , 都 解 釋 蕳 諦 金 兩部 判

定

題

的

就

剛

## 金剛般若波羅蜜經

剛 此 切 」二字是比 經 經 金剛般若波羅蜜經」 這 只要佛 部經 說 喻 , 不 , 的 都 般若」二字是佛說的法,「 叫華嚴 Ш 經 0 是本經的題目。 , 一 金 不叫法華 剛 般若 波羅 ,別名叫 蜜」 「經」字是通 波羅蜜」三字是《金剛 「金剛般若 是此 經的別題 題,通 波 羅 , 蜜 別 者 者 通 於 別 經》 金 在

的

功用

,還是比

喻

,所以這部經是法喻立

題

寶 相 法 的 最 都 功用 先講 明 有 體 最利 金 相 「金剛 剛 用  $\equiv$ 寶體質最 ,黃金不能刻動金剛寶 三二字 種 義 理 堅 **,** , 古 用 金剛」 金 , 剛 切物 作 是金哥 比 不能 , 喻 剛寶 金剛寶能刻動黃金 , 金 壞它,所 剛 , 是一 寶其體 切寶中最尊貴的 以 最 其體最 堅 。 現 , 其 在 堅 用 人 最 戴 , 利 災的戒 每 金 , 其 剛

遠 武 指 璃 大 帝 就 為 有黃 分開 所 的 鑽 石能 以 時 金戒指 候 T 其相 刻 , , 外 所 動 当黄金 或 最 以 ` 鑽 進貢 明 — 其 石 0 我們劃 用 戒 0 最 指 顆 金 利 , 把 剛 玻璃 \_\_\_ 兩 寶 0 金 顆 , , 普 戒指 有 剛 寶 通 一寸見方 的 互相 , 方寸之寶 刀劃不動 摩擦 , 光明 , 黄 , , 光照 可以 (金會: 用 鑽 照幾 數 掉 石 + 刀 金 + 里 粉 里 劃 0 下 那 在 來 玻 麼 漢

人不翻成智慧 再 講 般 呢 若 ? 因 5 為 ट 《 金 のな)」二字, 剛 經》 講 翻 般若 成中國話叫智慧 含有三 一種義 理 但是為 什

屬 法 於 實相是真 理體 實 , 相 具 理之體 般若 有 智慧 : ,人人本具的理體 , 金 所 剛 以 Щ 經 . ~ 實相般 說 若 凡 。真實之相 所 有 相 , 皆 ,不是虛妄之相 是 虚妄 。 \_\_\_ 那 是生 育相 滅

所 以我們中國人說的智慧,是世間的學問,不是佛經的智慧。佛經的智慧 觀照般若 : 觀 照 是 智 用 , 智 慧之 妙 用是從實相 理體 啟 發 出 來 的

吅 真智妙慧 ,是依著實相 理體啟發出來的, 所 以 叫 觀 節照般 若

都是說實相 、文字般若:經上的文字,不是世間書本上的文字,經典上的文字 理體 、觀照妙用 0 你能 瞭解實相般若的 理體 ,觀照般若 的 妙 用

是依 著經 典上 的 文字瞭 解 的 , 所 以叫文字般若

沒有 字不能研究道 你 著了文字相 起 懂 [得文字般若的道理,你再研究《金剛經》 觀照般若 理 , 那只是文字,不是般若 ,但是你一著相 ,沒有證得實相 ,佛經研 理體 ,文字般若要即相 究了一 輩子,結果被文字障 ,就懂得不可以著文字 而 離 相 離開文 礙 相 到

0

道 好 不 懂 研 不 有 :究經典上的文字能開智慧眼,才能瞭解什麼叫觀照般若?什麼叫 怎 要研 的 麼 人 究經 起 聽到這 觀照呢 典了 個道理 ?這叫盲修瞎 0 但是修行用 , 認為 研究經典會起文字障,好 功要起觀照般若 練 , 你閉著眼睛 走 , 你 路 連 , 墮坑 經 好修行用功就 典上 落 的 塹 還 文字都 不 實 知

相 般 若  $\overline{?}$ 依著世 尊指 導我 們的 再去修行 0 就是要不即文字 , 不 離文字 研

(經典上的文字 , 不 -要即 ,不要著文字相 。可是要不離文字, 離開文字,

你怎 麼 會瞭 解 佛 理呢 ? ·把般若的法講 好, 再用 金 剛的比喻,來合般若的法

金

剛

寶

(其體

最

堅

,

比

喻

實

相

般若

其體

最

堅

0

我

們

凡

夫眾

生

,

自

從

無始

呢 或是壞了 時 劫 畜 ? 來 實 生 , 就 相 **,** \_\_\_ 在六道 理 , 一體要是壞了 都 時 餓 不是真實之法 鬼 裡流轉 **,** \_\_\_ 生 時 , 我們成佛沒有希望 地 死 獄 0 , 虚妄之法 此道來,彼道去 , 但是實 相 才會壞 理 體 ; 實相理體 **,** \_\_\_ 不 ,它是真實之 動 時 0 天上 要是 不會 一,一時 實 理 壞 相 , 理 , 怎 人間 所 禮 以 麼 動 成 會 1 壞 佛

金 剛 寶 其用 最 葪 , 這 是譬喻 觀照般若 其用 最 利 0 觀 照般若 屬於 智 慧

才

希

望

智 發出來 妙 用 , 下子就把它照空 其 用 最 葪 0 無 始 劫 0 觀照般若有最利的妙用 來 的 ]煩惱 , 就 怕 你 不 起 觀照 , 等於金剛寶能壞 智 慧 , 智 慧 啟

切 物

的 然光亮 破 的 文字 習慧 我 樣 金 們 削 還是屬於黑暗 它能放光明 才能 凡 寶其相 夫在 照破無明煩惱 最明 夜晚 感覺黑暗 ,這是比喻文字般若其相最明。文字般若是文字啟發 , 破 , 因 為 除一 , 都在 因 切 , 無明 此文字般若其相最明 開 無明 電 煩惱 燈 裡 才感覺 面過生活 ,等於電燈的光明 光明 , 所 , 按 , 等於金剛寶其相 以一定要依 佛 經 Ŀ , 能 講 把黑暗 , É 著 佛經 天 最 雖 照

明

這 海 成 是 果 单 Щ 的 由由 水 國話是到 金剛 波羅蜜」 廣 「金剛般若」 大甚 屬 7彼岸 於比喻 深 0 0 0 眾生 我們眾生流轉生 的 要從生死此岸,渡過煩惱的大海 因,能得到「波羅蜜」的果。 般若」 屬於 死 法 ,等於在大海的此岸 喻 跟 法合起來是因 梵語波羅 到達彼岸成佛 , 煩惱等於大 蜜 波羅 , 翻 蜜」

內 六道 死 凡夫的壽命都有分限 有二 種 ,有三界以內的分段 ,身形都有段落 生死 , <u>=</u> 界 , 叫 以 分段 外的變易 生死 生 ° = 死 界以 。三界以 外

 $\equiv$ 到 乘 死 有 究 聖 乘 呢 變易 聖人 · 竟 人有法執 ?得破除二 處 生 死 , 就 0 要二 成 聲 , 大乘菩薩法執 種執著 聞 佛到彼岸了 種 ` 緣覺 生 死 <u>,</u> 都 ` 菩 種 了 0 薩 沒有破完 叫我執,二 脫 怎樣能 , , 他們 才 成 到達彼岸呢 沒有六道輪 佛 ,還是有法執 到 種叫法執 達: 彼岸 ? 迴的 。六道 0 怎 0 定要用 能 樣 分段生 把我 能 凡夫有 了 執 脫 死 金 我 這 , 剛 法 但 執 般 是還 執 種 若 破 生

與諸 契 義 經經 理有淺有深,但是淺的合乎佛理,深的也合乎佛理,要是與佛理不相合 佛 以 Ż 契者合也 £ 理 把 別題 相 契合;往 講好 , 上 一契諸 , 下 接著講通題「 面 開之 說 理 與眾 , 下 契 眾 生 之 機 生 經」字。 的 根 機 相 梵語修多羅 契合 0 凡 是 佛 佛 經 , 翻 經 都 是 , 成 往 說 中 上 明 一國話! 面 佛 說 理 叫 ,

智

慧

的

因

,

才能

得到「

波羅蜜」的

果,

所以合起來叫「

金

剛

般若

波羅

蜜

0

四

就 為 經 用 必 經 功 說 不 , 法呢 都 沒 是 經字 吅 有 佛 ?有 不 經 有 契 懂 0 佛說 貫 經 的 Ĺ 說 , 要是佛 法都是說給眾生 攝 佛經很 , 翻 譯 常 經 經 難 典 研究還不懂 懂 法 的 四 , 怎 大 種 一麼研 聽的 祖 義 師 理 究都 , , , 流 要是 知 不懂 通 道 與眾生 在 中 世 或 ! 間 那 愛簡 作 是 的 什 因為 根 麼 單 機 的 呢 他 不 ? 根 相合 沒 所 性 有 以 用 , 就 佛 佛 功 的 何

線 把 粒 貫 : 粒念 貫是貫穿所說 珠 , 串 成 的 串 義 念 理 珠 ° —-部 經 是由 句、一 句合起 來 就

0

`

`

`

0

你 經 三己修行 柏 , 依 所 信 以不能 著 這 攝 那 依 部 : 著 攝是 1只說 部 經 經修行 瞭 攝 部經就 一 種 解 化 其義 應 0 , 看 能 度 可以;要是發大菩提心, 理 你的 夠 的 7 根 就 生 根 機 依 死 機 0 著 佛 , ` 瞭 成 與 說 解 佛道 哪 那 的 麼 義 部 多 0 理 每 經 經 修行 要弘法利 相合 , 部 是 因 經 ,你就研 為眾 都 定 生 有 能 生 , 信 夠 究 因 的 證 解 為 哪 根 修 聖 你要 機不 一部 證 果 ,

講 給 別 L 聽 , 有 的 愛聽 金剛 經 **>** , 有的 愛聽 河 彌陀 , 你 要多研

幾部經,才能應眾生的根機。

崇 哲 還 代 非 不 異 理 來 信 拜 是需要講 世 學 講 人都 不 , 根 佛 會 0 佛 0 實際你看西洋第一 說 經 變易 本 佛 法 ` 登陸 常 ·不相 呢 佛 經 不 教 E 佛 :常是三 可 ?這是自 0 月 學 徒 信 的 經 0 球 相 你 佛 佛 0 義 ,還講 因 的 信 經 法 理 信心 為登陸太 世 釋 , 0 , 信 你 )善根太淺 渦 不 迦 佛經作 個哲學家出世,起初大家都很崇拜他;等到第二 要是 易其 會 心不要動 去 牟 動 尼 ` 陽,還是有為法,一 科 現 搖 佛 理 什 學家 在 有 薄 0 , 麼呢 是 搖 時 大 ` 0 你 間 (智慧 未 你 , , ? 有 沒 是 不 認 來 要 變化 有 相 的 為 , ` 知 瞭 信電還 佛弟子 都 大 佛經落 道 是這 解 的 神 , 佛 通 可 , 將 切 有 , 法 伍 以 個 ` 有為 來 認為 大 的 樣 過 有 , 以為 你 去世 子 辯 道 朝 法 是 現 才 理 , , 現 佛 在 佛 ` 0 如夢幻  $\exists$ 還 科 那 在 弟 經 現 登 是 是宗 有 子 學 上 在 上太 科 Ħ 人迷信 說 世 , 泡影 學時 怎 教 新 的 陽 未 的 麼 真 月

個 不 嗎 又 變 ? 把第二 哲 的 為 學家 真 什 個 麼哲學家 出 理 哲學家的 世 0 佛 , 把第 經 是 的 理論 理論 世不 個 推翻 哲 可 學家 易 以被 其 了 。 你 的 理 推翻 理論 , 長 聽說過誰把釋迦牟尼佛的 ? 遠 推翻了;等到第 因 不變 為 哲 學家研 , 所 以 你 究的 三個 定要 理論 哲 哲 堅 學家 , 不 學 古 是 推 信 出 長遠 翻 世 7

才

能

瞭

解

佛

經

的

道

理

0

給 看 年 會 世 界都 見 有 方皆同 他 柏 美國 們 7 信 四 聽 嗎 以它為 呢 遵 法 , 還 人 ? ? 八出家 請 歐 , 是 美的 才叫做法 法 問 遵 有 是法 , 到 你 0 人相信的 有 沒 人不相信 臺 有 人說 則 灣來受出家戒 到 ` 規 : 過 歐美 佛經流 矩 ,是沒有人講佛經給 所以你到 **,** 十 弘 傳到 界皆同遵 法 , , 十方世界去講佛法 見 了 怎 中 麼 國還 我們· 其 知 道 規 可 歐 他們 中 以 矩 美的 或 , 0 傳 |的法師照樣 佛 聽 到 人 經 0 上的法 要是有 不 歐 他 相 美 們 信 , 也會 人講 人家怎 頂 呢 則 ??這 禮 , 相信 佛 ,

你

麼

方

幾

經

總義是上契諸佛之理 ,下契眾生之機,叫「經」;別義是具足貫 攝、

剛般若波羅蜜經》 、法四種 ,叫「經」。「經」字是通題 把經題講好 , 再講翻譯的人題 ,再加上別題 ), 這 一 部經叫 《 金

## 姚秦三藏法師鳩摩羅什譯

0

大臣姚萇刺殺篡了位,國號沒有改,還是叫秦國 個秦國 姚秦」 , 是朝代的名稱,當時東晉已經不能統一中國, 秦國 的皇帝苻堅,率 兵攻打東晉失敗 ,為揀別不是苻秦 , 逃 回長 在 安, 西部長安成 被 他手 , 叫 姚

秦

0

則為法 父。法 ,是軌則之義 |藏法師| 以此為模範 師 。以三藏之法自師,以三藏之法師人 一藏 , 是模範之稱。依著經藏、律藏 是經藏 ` 律藏 論 藏 法 師 是講經弘法 、 論 自利利人 藏 所說的軌 的 , 稱 師

為三藏法師

法 的 的 年 功德 齡, 鳩 摩羅: 有高壽 , 與高 什一 的德行 壽 ,是這位法師的法名,翻譯成中國話 的老法 0 鳩 師 摩羅: 相等 什 是再 全印 來人,他十二歲大徹大悟 度讚 歎 , 所 以 稱 叫童壽, 為 童 壽 就是童子 , 講 經說

文字 師 , 經 0 律論 《金剛經》 ,是翻譯, 無所 不通 是鳩 , 佛經是用印度的梵文記載下來,後來再翻譯為 摩羅什法 所 以稱 「三藏法 師翻譯 的 師 , 鳩 他不但是經 摩 羅 什 譯 師 0 ,還是律 師 中 ` 論 國

特 緣 的 傅 莂 法 到 不會念的 師 中 有 佛 緣 經 ,當然先看過前人的譯本再翻譯,照理後譯一定勝過前譯, 或 來 很 , 中 多 , ,要學著念;不懂的,要研究懂 或 , 共有 你看 佛教徒特 |大藏| 六 種 經裡有多少經? 翻 別喜歡念鳩 譯 鳩 摩 羅 摩羅什 什 法 但 師 是 法 翻譯 。而鳩摩羅什法 師翻譯 金 剛 的 是第 經 的  $\overline{\checkmark}$ 經 和 典 中 種 0 師 威 人特 後 和 金 但是大 中 來 釧 別有 或 翻 經 人

只有 譯本上 家還是喜歡念鳩摩羅什法 少了六十二個字,後人就把別的法 長行沒有 ,還是要念鳩摩 傷誦 , 後 人 羅 就 什法師的譯本 師翻譯 把別 的 的 師翻譯的那 法 《金剛經》,可是鳩 師 。鳩摩羅 翻 譯 的 偈 什法師翻譯的 段,補到 誦 , 補 摩羅什法師 到 **'鳩摩羅什法師的** 鳩 摩 《普門品 羅 什 的 法 譯 師 的

佛 是要念鳩 道 先 摩羅 結 人 緣 什 法 0 師翻譯的 你要弘 法 利 阿彌陀 生 , 在你沒有成佛道之前 . 經 》 0 只 有 旬 話 可 以解 , 要廣結人緣 釋 未成 譯本上

,還是要念他翻譯的

《普門品》

0

又鳩

摩羅

什

法師翻譯的

河

彌

陀

,只有六方佛

,玄奘法

師翻

譯的

河

彌

沱

經》

有

十方

佛

,

但

是大家還

到你成佛的時候,才能廣度眾生。

經題、人題都講好了,開始講經文。

## 【法會因由分第一】

## 千二百五十人俱 如是我聞 : 一時佛在舍衛國 , 祇樹給孤獨園 ,與大比丘眾 ,

大分 法師之前,大家沒有發現而已。 道安法師發現的,只要是佛的 一千多字 佛經都分成三大分:一、序分,二、正宗分,三、流通分,這是東晉 0 華嚴經》 ,也是分為序分、正宗分、流通分。這是佛經的結構,只是道安 六十萬字 , 經 分為序分、 ,無論是長的經文、短的經文,都有這三 正宗分、 流通分 0 <u>^</u> 阿彌陀

六種成就 經冒充佛經 法會發起的 《金剛經》三十二分的本子, ,由六種成就才能相信這部是佛經 大 ,所以只要是佛經 由 。序分分成二科,一 第一 法會因由分第一」, 段都是:「如是我聞 , 證信序,二、 ,沒有這段經文,可 發起序 叫序分,先敘 0 證 時 '佛在某某 能是外道 信 序 叫 述

處 與某某大眾俱。」這是釋迦世尊臨涅槃時 , 回 難尊者請問:世尊涅 槃

之後 切法從因緣生 ,我們把世尊說的法結集起來,經首應該安上什麼呢?釋迦佛說 ,講經法會也是從因緣生,要具足六種因緣 才能成就 0 釋迦

佛 親 口交代要安上六種成就 , 下 ·面開 始 解釋經文

如是」,由淺至深有三種解釋 ,前二種是淺顯的解釋, 第三種是深

層的解釋:

一、指法之詞:即指這一部《金剛經》。

信順之詞 : 即 世尊所說的法 ,弟子 如是信受順從

謂之 是 顯理之詞:在 0 要是有了 變動就 《金剛經》上顯般若之理 不如 , 與非相對待的是 。不動謂之「 ,不是究竟的 如 是 無非 ,

全無非,才叫真是。

實相般若 、觀照般若為「如」,因為實相般若是理體,觀照般若是智

經》是文字,但不是世間的文字,世間的文字有是有 它是不動如如 用 ,體用不二,理智一 ,如如不動 如,雖然有實相與觀照二個般若 ,所以名為「如」。 文字般若為「是」 菲 ,實際是二 , 是非對待 , 丽 金金 0 ^ 金 削

起 剛 |來,才叫「如是」 經 種信成就 的文字完全無非 ,就是信三種般若之理,所以要把三種般若之理顯明出來 0 講「如是」二字,何必講甚深之理呢?因為它是第 , 所以無非之是 ,指著文字般若 0 種般若之理合

以 阿難尊者自稱這一部佛經,是「我」 我聞」 我 , 是阿難尊者自 稱 , 佛經都是阿 阿難親從佛「聞」的,這是第二種 難尊者背誦出來的 所

聞

成就

合

「如是」

的

義

理

不能成就法會。佛經上不記載是哪一年哪一月哪一日 時 是第三種時成就 , 講經說法得有好 的時間 ,因為釋迦佛說法 沒 有 好的時間

法會因由分第一

經 是 中 法 國 時 天上 叫 師 也不同 師 資是弟 資道合 **,** , 所 時 以只說 人間 子 說完了 , 說 ,天上的 法 時 的 聽完 法 。古人解 蒔 師 蕳 7 , 跟 跟人間 釋為 聽法的弟子 Ш 說 不同 : 聽 究竟 師 0 單 資道合 , 說 其 道 人間 相合 說 聽究竟 印 , 才 度 講 的 時 經 蕳 ` 聽 師 跟

0

不是 覺行 獨 法 佛 過菩薩法界 就是說法的主人。 界 乘 尊 神或天 聖 圓 苦 滿三 四 人 〈聲聞 薩 聖六凡十個法 覺之義 0 能 0 是第四種主成就,開法會得有說法的主人 為 所以佛超過六凡法界, 自 ` 什 緣覺 . 覺 麼 , , 而覺 也能 不翻譯成覺者 梵語: , 只能 界,六道凡夫不覺 覺 者沒有三 佛 他 自覺不能覺 陀 但 翻 呢 是覺行還不 種 成 超過三乘聖人法界, ?因為 中 意 國 思 他 話 , , 0 梵語: 佛 佛能自覺 凡 吅 自覺 圓 是 覺者 佛陀 滿 佛 又能 的 , 就是大覺 ,具足有自 佛 德 ,就超過六道 。在佛開的法會 的 覺 號 超九 覺 他 , 都是超 行 , 就 大 界以獨尊 圓 覺 滿 超 悟的 過二 九 凡 覺 就 界以 夫 人 他 乘 超

才稱為佛

仴 !是不能不答覆 有 人 問問 : 佛大?還是天公大?他一 , 可 是答覆費解釋 , 得 點也不瞭解 先解釋六凡 , 佛理,令人 再解 釋 四 種 啼笑皆 聖 人 非 他

怎麼能 瞭 解 , 就 答覆他: 佛比天公大就好 1

梵語: 語 而 來 波 產很豐富 金剛經》 無子曰 吅 剛 斯匿王的兒子 含衛 須 好 在舍衛國 達多 生 個 , 是在舍衛國祇樹給 , 獨 人 **短子** 翻 , 是 民 成 ,祇樹給孤獨園」, 0 道 中國話 , , 小孩子沒有父親 梵語祇陀 為了 德很高 位長 者的 紀念戦 叫 尚 聞 名 字 , 翻 物 0 孤獨園講的。「舍衛國」 功 成 祇 也 , 樹 就 中 , 叫 他 吅 是第五種處成就 國 豐德 能 為 給 滋孩子 話 孤 孤 周 0 Щ 獨 給 0 這 戦勝 到了老年 取名為 袁 孤 個 獨 \_ 國 , , 0 波斯匿王 戦勝 家全印度 幼 祇 是波 , , , 而 說法得有個處所 沒有兒子孝順 是祇 無父曰 0 以斯匿王 打了 給 陀 人 太子 都 孤 勝仗 前 孤 獨 知 道 , 京 他是 都 , Ш 物 老 梵 口 ,

法

會因由分第

獨 這是社會上可憐的人!須達多長者能夠周給孤獨,所以大家給他送個

德號

叫給

孤

獨長者

佛 德 珊 須達 為 珊 把 子 檀那 無量 .須達多吵醒了 結 婚 檀那家裡過夜。天還沒亮,珊檀那長者全家都起來莊嚴房舍,營辦餚膳 事 多是有 婚 須達多在舍衛國做大官 珊 的 : 準備請 , 檀 智慧 對 那說 什麼叫做佛呢?」 大善 象 無量 或 ,是王 王來呢 根 0 他起來就問珊檀那:「天都沒亮,種種的布置,是不是 的 , 佛 辯 含城 人 馬 才無量 , ? 上要來應供,不久就可見到佛!」須達多說:「我 他 珊檀那長者的女兒,為了兒子結 珊檀那回答:「不是,我是為了請 ,有大財富 珊檀那向他解釋:「 ! 聽見佛字 須達多再問 , 又有道德,是個大慈善家 渾身汗 : 「那太 毛都豎起來 佛是無上大王 公好了 婚婚 , , 佛來應供 我 須達 他 , 要先 到王舍城 他的 多再 0 法見 他兒 間 功

要先去見佛,

才是禮貌。」

得 到 於 佛法 是須達多就 真實 利益 先去見 , 就 想 佛 到 , ·佛給: 自己 他一 國家 說法,當下就證得初果, 的 人 , 沒有 見佛聞 到 法 , 大生 因 此 歡 請 喜 佛

他

備 駕 大 臨 的 舍衛國 講 堂 說 , 還 法 有 , 並 大 接受供 宿 舍 才 行 養 0 0 佛 須達 說 : 多答 口 以 , 但是我的弟 我 馬 Ŀ 口 或 子很 去 進 多 , 得 進

的 達 佛 達多說 是 想 布 人很驚奇 匆 滿 身 他 打 花 威 須達 上 就請見祇 開 袁 的 : 汗毛不僅沒有 太子 多 金 的 我 地 回 庫 , 趕 要 到 , , , 紀講 快報告太子 讓 我 怎能賣花 陀太子 舍 就 象 衛國 賣給 群 堂 豎 表明要買他的 拖 , , 要找 請 ,還開 園 著 你 ,祇陀太子到花園一看 黄 佛 呢 0 個 金 來 ? 須達多說 玩笑說 說 就問 好 , 運 法 地 到 點修講堂,認為祇陀太子的花 。 \_\_ 花 須達多: : — 祇 袁 祇 陀 : 0 你 陀 太子 祇 太子 要買 只要開 陀 你買 的 太子覺 花 我的花 的 , 善 花 真的黃 出價錢就 袁 得 袁 布 根 園 差 作 滿 可笑 金 口 什 地 好 以 點 布 麼 0 看 辦 心 地 , 呢 , 用 守 他 想 袁 ! ? 他 花 黃 聽 最 須 我 被 須 見 理 袁 金

感 動 , 對須達多說:「佛一定了不起,但是我要是賣給你 ,人家一 定批評

我 心 執著 須達多說:「你答應黃金布地,花園一定要賣給我 功德。祇陀太子說:「我答應賣給你的只有地 , 樹沒有賣給 須達多初發 你

這 人樣 好了 樹算 是我 布施的 , 地算是你布 施 的 0

獨 種 長 成就 者把祇樹給孤獨園莊嚴好了 兩 :個人談好,就把佛請來,佛就給花園取名叫「祇樹給孤獨園」 ,處成就很重要,有了講經法師,沒有講堂, , 釋迦佛說法四十九年 到 哪裡講經呢 , 光在這裡就 ?給孤 說了 0

一十五年。

生活靠托鉢化飯吃,叫乞士。出了家要破除煩惱惡法,叫破惡。因為比丘 戒 成 壇 中 國話具有三種意思:怖魔、乞士 ,魔宮震動 與大比丘眾,千二百五十人俱。」是第六種眾成就。梵語比丘 ,魔王害怕 , 叫 怖 魔 。出了家,家產 、破惡。 出了家受比丘戒 不 -許帶 到出家 ,要登比丘 的 地 , 翻 方

是 聲聞眾 四眾弟子的首眾 , 在 《金剛經》 ,比丘二字,就包含比丘尼 法會上, 他們是回小向大的比丘 、優婆塞 ,叫「大 ` 優 逐夷 比丘 。 比 丘 是

「眾」,應該翻譯為和合眾,略譯為眾。

外道 發願 舉 的 有 弟 其大數 百人出家 `勢力的外道師父三迦葉:優樓頻螺迦葉、伽耶迦葉、那提迦葉,和 盡 子一共一千人。再度二位外道師父:舍利弗 千二百五十人俱」 受此 佛不是只有一千二百五十個弟子,這些是常隨眾,因 此 , 無益苦行 略 報 0 又度耶舍長者 掉五人,共一千二百五十人。「 俱 」 身 , 常追隨 , 聽佛說 , 佛當: 釋迦 ; 有五· 法 侍 佛成道 者 轉凡成聖 十人出家 以後 , , , 一共有一千二百 最 證得聖果 初先 、目犍 一,是同· 度五 連 , 比丘 在 感念佛 和 為他們最 的意思。 他們的 五 其次 恩深 十五 料揀 他 初學 弟子 度最 . 厚 們

佛 :有四眾弟子:一、常隨眾,二、當機眾,像《金剛經》 是須菩提尊

法會因由分第一

薩 者當 都是古佛現身 機 , 问 彌陀經》 , 影響大眾 是舍利弗當 0 四 機 ` 結緣眾 0  $\equiv$ ` 影 , 響眾 像 國王 , 像 、大臣 :觀音菩薩 不出家 ` 文 /殊菩 經

說法都會來聽,只是結緣而已。

以消 說 法 : 聽 妙 要闡釋文中 公案故事 理 文 但 顯 現 、消文,先把經文的字義解釋清楚。二、 是講經 在 ` 明 釋 出 講 崩 , 證 經的 義 來 有規矩 含的義理 處 0 明有人得到佛法的利益 四 處 人 很 用 ` 勸 ,不能東拉西 少 0 修 顯 , 。 <u>=</u> 我 理 , 把 希 ` 顯 望 妙 勸 理 理 大家聽了 修 扯 解 , ` 佛說 釋 , 舉 講 清 證 0 講經要消解文字 法都是顯示實相 了 這部 楚 , 半 視 , 要勸 夫 釋義 經 經文需 以 ,別人聽不懂 後 聽眾修 , 要 把字義解 , 將 , 妙 來發心講給 , 行 該 解釋義 理 0 用 釋清 0 <u>E</u>. , 才 講 要 闸 ` 把 經的方 楚後 理 舉 實 別 證 所 相 ,

的 經 以 接著講發起序 上 把證 信 序 7講完 0 , 只要是佛說的經 , 都有這六種成就 證 明是佛說

而坐 中 爾時世尊 次第乞已,還至本處。飯食訖,收衣鉢 ,食時,著衣 ,持鉢,入舍衛大城,乞食。於其城 。洗足已, 敷座

0

六道 就是師資道合之時 重釋迦佛。總之,佛是九法界的眾生都尊重,為世出世間之所尊 凡夫都尊重 爾時」,當世尊要說《金剛經》 釋迦佛;出世間,三乘聖人: 。「世尊」,是佛的德號 ,弟子們要聽《金剛經》這個時候 , 為 聲聞 世出世間之所尊 、緣覺 、菩薩, 0 也都尊 # 間

生 食,不過午。畜生是午後食,鬼是夜食。我們現在做齋天的法師都是早起, 因為諸天早食 吃飯的 ·食時」,天亮以後,日不過中以前,是出家人吃飯的時間 時間不一 ,供佛是午前,打齋供眾也是午前,沒有過午打齋的 一 樣 。 諸天早食,天上的眾生早起吃 0 佛的弟子是午前 。六道眾 畜生

吃東西 是午 後食 放 , 你家 焰 都是在夜裡 庭有 養狗 、牛馬 , 因為鬼是夜食 ,上午不給牠吃沒關係,下午一 ,放燄口 是給鬼吃 定要給牠

陞 條 給 吅 像 伽 入 是 指 在家 看見,就知道是福田僧,好去種福 座 種 黎 眾 作務衣 , 著袈裟 四 說 稻 衣 , 著 就是我 長 人種 法 田 衣 聽 ` ,印度出家人, 入 經經 短 樣 福 , 王 有三 現在披 , ` , 0 著 一宮見 我 念佛 搭這三件衣 釋 披 , 迦 件衣: 是穿著 國 的 世 的 、參禪 衣就 尊 王 衣 做事務就披五 為 Ŧ. ` 0 ` 托 是上上品 什麼給 這三件衣 打坐 , 都 衣 披 鉢 著 七 化 叫 , 福田 0 加入 飯 出家 衣 衣 。你要種稻 的時 , , ` 大眾 人 大衣 , 這 每 衣。大衣分九品 有 |衣。七衣 **候穿** 製衣 長 條 裡指大衣 , 0 ` 要披 有 <u>E</u>. 四 ? 0 ,到稻田裡種;你要種福 托 衣是 個 因 短 ,有七條 七衣 鉢 長 為 ` 有 塊 0 化飯要搭 出家人是 五 出家人穿的衣 。大 ,上上品是二十五 條 條 個 , 二 長 衣 , 衣 短 都 , 塊 大 , 福 吅 梵語 衣 0 田 長 田 大衣 短 , 相 僧 眾 服就 叫 , 叫 衣 短 , 要 生 僧

田 到 衣 福  $\mathbb{H}$ 「 著· 裡 種 衣 0 福  $\mathbb{H}$ 就在出家人身上,所 是托鉢化飯的時候, 以出家人又叫 要把大衣披起來 福 田 僧 , 搭的 衣 吅

量 飯 來化飯吃 小 量 的器具 持鉢」 準備 Ш 小 0 鉢 持 你是大飯量 鉢 。總而言之,應你的飯量 鉢 是梵語鉢多羅的略 準備 大 鉢 稱 你是中 , ,托一鉢 翻 成中 等 飯 國話 量 飯夠你吃飽。用手 叫 準 應量器 備 中 鉢 0 是應你 你 托 的 起 飯

到 城 化 世 孤 | 舍衛大城托鉢化飯 飯 |尊不要他供養 很 獨 「入舍衛大城」 大 袁 給 , 是黃金布 人民 大眾種 很 福 , 以 多 地買的花 0 , , 多作則 釋 祇 0 出家人都應該守這個 樹給 迦 佛是步行走到舍衛大城 孤獨 ,帶領弟子實行托鉢的 袁 , 給 袁 距 孤 離 獨 舍衛 長者當 規 大 然有 矩 城 , , 。「乞食」 制度 釋 飲食 有六里路 迦牟尼佛住在祇 可 · 去舍衛 供 養 , 而 乞是乞求 世 大 且. 尊 (城托 舍衛大 0 樹給 但

鉢

是

**中** 托鉢化飯吃。「次第乞」,不管貧窮人或有錢人,挨家挨戶托鉢 於其城中」,「於」作在字講,「其」指舍衛大城。在舍衛大城之 化飯

「已」,把鉢化滿,滿鉢為止

尊者 呢?」須菩提說:「富人是前生前世行了布施,今生今世才富有。今生享 飯 聽了覺得很 過 的 飯 今生才窮 很 弟子迦葉尊者去托鉢化飯,乞貧不乞富,專找窮人化飯,向窮人托鉢化 乞富 我們出家人接受人民的飯,是給他培福的 困難 :「你怎麼托鉢 為 什麼標明次第乞呢?這是釋迦世尊發的平等心,利益 不乞貧 ,所以今生我要給他培福,叫他行布施,來生就不窮了!」大家 ,迦葉尊者不嫌困難,化不到餓一天也不在乎。其他比丘問 有道 理 單 0 - 找富 須菩提尊者 化飯,專找窮人呢?」 人化 飯 「**,**就是 0 別的比 《 金 丘問他: 迦葉尊者回答:「我聽世尊說 剛 經》 。窮人是前生沒有行 「你為 的當機者 什麼乞富不乞貧 ,他去托 切眾生 布施, ,鉢化 迦葉 佛

世 不揀擇貧富 有 了 須菩提尊者 一尊說 一世尊給弟子作榜樣 !」大家聽了也覺得有道理。不知 報 : 來 利益 兩 生來世不是又變成窮人?我要叫他行 ,次第乞求,化滿了鉢就回來,心就平等了 個 富 人都對 人, , 不揀擇貧富 捨棄窮人 ,但是心不平等 ? 心 , 都 兩位比丘究竟誰對?就去請示 挨家挨戶,乞到滿鉢 不 平 ,迦葉尊者利益窮 0 你們出 布施培福, 去托鉢 。所以《金剛 就 人 , 口 來生繼續富 捨 化 來 棄富 飯 世尊 應該 人 ; 經

到寺院再吃飯。吃完了,「收衣鉢」 出 食 城 家 家 托鉢 是飯的意思,訖,是吃完。回 會看 人的 還至本處」 化飯 規 不 起 矩 ,乞滿 出 , 到 家 城 鉢回 Ĺ П 裡 , 到祇樹給 化飯 好 到祇 像 樹給 討 , 但是不許 飯 孤獨園 的 孤獨園 到祇樹給孤獨園 叫 ,把大衣收起來。 化 在街 子 0 由 \_\_ 祇 飯食訖」 上吃 樣 樹給 0 鉢 , 因 再吃托鉢化的 孤獨園 化 為 滿 , 鉢 在 飯 , 出 有一 街 把 , 發 鉢 上 是 個 蓋 吃 吃 到舍衛大 鉢 飯 起 不 的 囊 意思 來 威 ,這是 , 就 儀 口

六七

法會因由分第

是袋子, 把鉢 洗乾淨 , 收 到袋子裡面掛 起 來

開 定有 要是 鉢 沒有瓦礫 可是佛制的戒律有遮止 化 麈 飯 地 洗足已」,釋迦佛給出家人訂的規矩 Ĕ 王 ,去程六里路 是 、沙磧 有 0 要打坐之前 坐 瓦 具 礫 的平路,不許穿鞋子。 ` 沙 展開出家人的坐具坐下 磧 , 口 , 、有開緣,遮止是不許穿鞋 , 程 赤 定要先把腳洗 六里路 腳 走 路 **,** \_\_\_ , 會 所以釋迦佛不例外 往 把 腳 乾淨 來 ,要赤腳走路, 返 刺破 0 赤腳 , 字, 這 敷 走 時 座 開緣是許 十多 候 而 許 坐 ,往舍衛大城托 里路 不許穿鞋子 可 穿 , 可穿鞋 敷 鞋 , 腳 子 , 是展 上 0 在

麼意 所 段 以非顯理不行 消文 思 經文接  $\bar{?}$ 難道 、釋義 **不上** 釋 迦 。顯理分兩層 0 , 都解釋清楚了,第三要顯理 佛 金 不先 副 經》 吃 飯 講 , 空理 先顯淺的理 不 能 , 這 講 裡 金 釋 剛 ,再顯深的理 迦 經》 , 這裡非顯理不可 佛 先 顯 定有真 段托鉢 理 在 化飯是什 ,否則 裡 面 跟

座

,

,

般 若 到 世 乞食 依 妙 妙 算用 若 7受用 慧 句 妙慧 慧怎能啟發出 戒定而後啟發般若妙慧 妙慧 雖 先 敷座而 不著 於其城中 顯 然人人具足 , 所 不能憑空得到 淺 以這 跟 的 坐」,是講修定。要知道 他講要持戒修定 理 來呢?「 ,以戒定 , 段是 次第乞已,還至本處。」這一段經文完全講持戒。 , 但 Щ 是不持戒 ,這就是勸修 我 由 發起般若妙慧 。 們 戒 爾 凡夫研 至定,因定發慧。」 0 時 大 ` 世尊 不修定, 為這部經要流 究的 ,告訴我們不持戒、 , 當機者須菩提尊者已經是 , 0 食 0 時 般若妙慧啟發不 我 金剛經》 , 們 著 傳世 不是阿 衣 戒定是慧的基 , 是講般若 間 持鉢 羅 使我 不修定,得 漢 , 出 入 , 們 想 來 妙慧 舍 要得 凡 ; 所 礎 回 衛 夫能! , 羅 , 大 不到 最後 般若 般若 到 以要 漢 城 般 得

觀 照般若是智慧 般 若 妙慧 , 前 , 智慧人人本具,個個不無,我們的智慧怎麼沒有現前? 面講 過 , 就 是三 種般若 , 實相 般若 是 理 禮 由 .體 起 用

法

才能把般若妙慧啟發出來 你自己不修,般若妙慧啟發不出來,也沒有辦法,所以人人都得持戒修定 師 煩惱降伏住 大 父教我們 為 被無明煩惱障覆住了。怎樣才能啟發出來呢?你得持戒修定,把無 ,般若妙慧就顯發出來 也不是佛給我們的 , 只是告訴我們方法 。般若妙慧本來具有,不從外來,不是 , 叫 我們自 己修行 明

講 有 照 所 解 不會得到定;得不到定,不會開悟,所以持戒修定,是開悟的前方便,而 定功 的都是文義 講 我 看 尤其研 的 有 懂 全是佛 般若 般若妙慧 註 解 兖 妙慧啟發不 ,沒有顯理。 的 , 《金剛 也 道理,不是你自己的。般若妙慧自己本來有,你沒有 會 , 怎麼 講 經》 Ī 出來。怎樣得到定功呢? 不能開悟呢?開悟得有 的 , 所以要求有個悟處,研究《金剛經》 還講得真好 人, 起 初不懂,你來聽講 ,大家都 愛聽 持戒清淨 個 方法 , 0 聽懂了, 但是你沒有 , 你得修定 持 ,戒不 要迴光返 勸你看註 開 清 崩 ;沒 悟 淨 悟

且是最要緊的功夫

提尊者 離 大約 怎 得 出 洗 鉢 須菩提尊者已經是阿羅漢 好 言 來 麼會讚歎持戒修定稀奇少有?世尊住世說法四十九年,講《金剛經》 化 所 實相 Ì 腳 般若 飯 第 )經說: 悟到 以才是金剛法會的當 ,諸大弟子也都 敷 段經文 般若在哪裡呢?不在心內,不在心外,也不在中間,實相般若是 原 , 離 座 法四十二年 來 , 開言語之相說的般若 世尊在日用尋常 世尊出入 而 坐 ,顯淺的理,我們凡夫需要,須菩提尊者並不需要 , 要開 往 跟去托鉢化飯。今天世尊托鉢化飯 。 阿 口說 返 ,他持戒修定的功夫老早修好 羅漢常常持戒修定 機者 , 法了 穿衣吃飯 , 出入 0 到了第二分須菩提尊者讚歎 0 0 須菩提尊者過去沒有看出來 往返 親近佛三 , 就 ,穿衣吃 在 一、四十 ,有什麼稀 跟諸大弟子說般若 飯 车 中 ,我空之理老早證 , 說般若 有呢?因 回來 過去世尊出去托 ~世尊 吃完飯 經 ,今天看 妙法 為 稀 , 這 須菩 因 時 有 為 吅

法

會因由分第一

然生心 吅 吃 皆是 無相之法 呢 剛 法 法 是 .皆是佛 經 ? 經 飯 不入 因 佛 眼 V 實相般若 為 Ш 出 法 住 法 我們要安住真心 你住了 於 丽 入 。 \_\_\_ ,它沒 往 不 , 斷 ;不會悟 只看 住 是執著 返 滅 0 有所 相 相 , 0 金 都 你會悟 , , 生心 哪 是 在 應 剛經》 ,你應當 , 佛 是佛法呢 無所 佛 , 法 法 不會悟 而 而 , 第十七分有 降伏妄心 也不 住 無不在 0 無 要是 住 , 是佛: 切處不執著 而 ?佛法叫 ? , 不 你會悟了 無 生其心!」 , 遍 0 法 會 住 妄心降伏 於一 悟 兩句經文:「 0 而生心 這 你不 , 切法 個 你 , , 這 在不執著之中生心出 道 要住相。 雖 , 是 然講 切法都是佛 , 理 就是真心現前 0 大家 穿 真心安住 (金剛 是故如 衣 經 次要記· 所以說會悟, 服 ` 經 聽 來說 吃 經 **>** , 在 法 是什么 心裡 的 飯 , 的 , 也不 : 經 穿 時 -麼樣| 來。 心 衣 走 候 一 切 切法 是 路 服 金 雖 也 佛 子

般若 ,《金剛經》 的經心、經眼 : 應無所住,而生其心!」 都在這一段

這

段

經文

是離

般

若

離

開

言

語之相

說

般若

,

沒

有

開

П

說

就

在

說

穿衣 然正 就 腳 著 經 會 功 拿 嗎 文 起 用 在這 ? , 人上顯出 吃飯 打 宗分怎麼能 也不是你到 所 飯 他要是生心 功 坐, 以 碗 。這是顯深的 段會 吅 ,不落於斷滅,「應無所住,而生其心! 」你會用般若 , 跟 著 做 來 悟 我們家常生活一樣,但是他絲毫沒有動念,絲毫沒有著 飯 凡 。釋迦世尊穿衣服 動念 念佛堂去念佛 發起 碗的相; 夫 0 應當怎樣用功 0 文本呢 釋 理 , 跟 迦 ,顯離言般若 吃 凡 牟 ? 尼佛穿衣 飯 夫一樣了! 汗用 , 著 ? ,拿著鉢 吃飯: 就這樣用功 功 , , ` 這一段發起序 的相 就 走 我 們 到舍衛大城乞食 在日用尋常生活 路 凡夫穿 ` 走路 吃 ,不是你到禪堂去打 飯 衣服 , 0 著走路的 吃 發起下面經文 %,著穿 了 中 飯 , 他 用 , 生心動念了 收 相 功 衣 經 , 的 衣 服 , 處 才是真 坐才用 鉢 的 功 處 相 夫 相 洗 執 0

到 禪 堂去打坐才用功,也不是到念佛堂去念佛才用功,你不要錯會了意 以 上 是 顯 理 再勸諸位怎樣修行? 你修行 在 哪裡修行 ? 才講 不

法

會因由分第

思 時 走 候 路 的 你去禪堂參禪 你就 時 '候不是用 不修行 , 錯 打 功 坐是對的 , 7 就 0 錯 修行 7 , 用功就 你 但是你如果執著那 到 念佛堂去念佛是對的 在穿 衣吃飯、出入 才是用 往返 , 但 功 , ` 是不念 而 行 穿 住 坐臥 衣 吃飯 佛 的

日用尋常生活中用功,才是真正的修行。

參禪. 好 菜 有 去 飯 用 吃 不 坐 的 功 發 有什麼用?念佛有什麼用?所以真正會用功,就在穿衣吃飯、出入往 娐 禪 棺 是 好 再 脾 在 舉 今 天 氣 念佛 氣 發脾氣 禪 個 沒 堂 證 動 的菜 有消 , , 明 瞋 都 是在 , 下 , 比 恨 坐 飯 0 午 這樣能 念 不 很 如 用 佛 有一 去參禪 好 好 功是要降 堂 , , 個 因 很 算真用 裡 為 對 人 , , 參 吃 吃得太多了 , 伏煩 彳 他 飯 功 味 參禪 好 的 嗎 , 惱 ? ;念佛 多吃了 時 真用: 候 飯 貪 不需用 好 0 旗 相 此 功 , , 癡 吃得· 也念不好 反 , ,念佛也真 的 吃 的 功 根 停 太 , 0 本 漲 多 吃 吃 煩 得 飯 飯 , , 惱 動 大 不 的 的 用 貪心 功,他 為 得 時 時 不 他 候 Ī 候 能 中 對 , , 著 飯不 餐 嫌 下 以 治 為 沒 飯 吃 午

返、行住坐臥,日用尋常生活之中對治煩惱。貪煩惱,對治它,不起貪心;

**瞋煩惱** ,對治它,不起瞋恨,這樣才是真用 功

正宗分 三十二分的經本,第一分講完了 0 我 編的 《金剛經參考資料》 ,也就是三大分的序分講完,下面講 以下簡稱 《參考資料》 )寫得很清楚 , 正

宗分按信、解、修、證分為四大科:

妄心?怎樣安住真心?可以生起來我們的清淨信心, 第一大科,自第二分到第八分,略明降住生信分。簡略說明怎樣降伏 叫生信分。

心,安住真心,前面是略明,再把它推廣。解就是開悟,可以使我們開悟 第二大科,自第九分到第十六分(上卷完), 推廣降住開解分。 降伏妄

叫開解分。

伏妄心、安住真心,說到究竟圓滿處,好啟發我們修行用功,叫起修分。 第三大科 ,自第十七分(下卷)到第二十四分,究竟降住起修分 把降

セ

五

第四大科,自第二十五分到第三十二分的前半分,決定降住成證分。

降伏妄心、安住真心,決定能證聖果,叫成證分

現在開始講正宗分,在三十二分科目中, 是善現啟請分第二

### 善現啟請分第二】

嵵 地,合掌恭敬,而白佛言:希有!世尊!如來善護念諸菩薩 長老須菩提,在大眾中,即從座起,偏袒右肩,右膝著 •

善付囑諸菩薩

o

· 時 」,是世尊托鉢化飯回來吃完飯,洗了腳打坐這個時候。「長老 」,

算,受戒之後,結一個夏,算一個戒臘。在諸大弟子之中,他的道德很高 道德長、 戒臘尊, 德臘俱高的尊稱。出家人不是按世間年齡 ,是按戒臘來

戒臘很老 , 稱為長老。 梵語「須菩提」 , 是當機者的名字 翻成中國話 吅

空 又 報 人 出 趕 告 生 快請 現 ` , 家 , 所 裡 吉 相 的 以 師 , 或善 Щ 金 來 善 銀 , 寶藏 現 現 看 0 0 須菩 大 他 統 為 的 統 具有 空了 提家是大 相 很 古  $\equiv$ , 所 種意思 祥 財 以 , 主 所 Ш 空 , 以 , 他 含多義 吅 生 善 出 0 恐 吉 生 怕 的 不 0 翻 過 這 時 候 了 個 , 所 七 小 , 守 以 孩 天 保 庫 不 , 吉 存 金 藏 梵 銀 祥 的 寶藏 , 來 吅

須菩!

提

會的 佐 這 空 本 解 釋 Ш 位 妙 悟 空理 大眾 泇 是東方青 理 諸 佛 佛 大 , 須菩 苐 弟 出 0 須菩 以 世 子 及未 龍 提 各有第 , 0 千 提 解 為 陀 空第 在 佛 何 來的眾生請問 佛 <u>|</u>須菩! 護 , 示 金 持 , 剛 現 提當 像 0 , 才有 經 為 舍 × 尊 聲聞 利 ^ 當 佛 資 金 ,弗智慧第 , 弟 機 格 出 就是為我們請 剛 世 子 當 經》 , 不 弘 機 , 是為 的當 到 法 , 金 這 利 , 機者 是按 他 剛 目 生 法 犍 , 間 個 會 他 ? 連 人請 千 來 現 大 神 尊 輔 為 在 通 佛 第 問 佐釋 的 金 都 迹 是為當 剛 來 , 泇 相 須菩 護 經 佛 0 按 持  $\stackrel{\cdot}{\checkmark}$ 弘 講 一時法 提 他 ` 法 輔 的 真

說 也 的 來 從 及 位 法 沒 國 件 袈裟把右肩 座 比 長 走 有 起 王 丘是常隨眾外,還有無量的比丘 須菩 大臣 海青 把右肩顯露出來 到 袖 大衣叫 佛的 , 提 來 \_\_• 出來請法 , 坐著 聽 露 面前 切結緣大眾,總而言之,來聽 經的 海青 出 聽 來 0 經的 ?,再搭· 人都得 ,有請 偏 就 , 像 袒右肩」,偏 表示自己可以荷擔如來的家業 時候是通肩 上袈裟,就是偏 坐下來 現在我搭袈裟的樣子 法的禮節 , 各人有 、比丘尼、優婆塞、優婆夷四眾弟 撘 。 — 衣 ,是偏 在大眾中」,除了一千二百五十 , 袒右肩 《金剛 兩 本 座 個 邊,袒 肩 , 。在 經》 我們 須菩提從 都蓋 訶 的人都 起來 中國 , 度沒有這些 是顯露 他 , 有 在這 要出 的 便服 ,就是搭 本 裡 座 來請佛 便服 ,還有 即即 站 子, 起

是印度的禮節,以右為上, 所 以 佛開方 右膝著地」 便 , 只跪下 , 印度請法是跪著請 來 所以偏袒右肩,右膝著地。「合掌恭敬」, 個 膝 蓋 0 為 , 什麼不偏 但 是 兩 個 袒 膝蓋跪 左肩 , 左 下去不能 膝 著 地 持 呢 ?這 兩

隻手合起來 ,表示恭敬的意思。 「而白佛言」,弟子跟佛說話 , Щ 仰白

佛 跟弟子說話 ,叫下告

表示:

身業恭

敬

0

 $\neg$ 

合掌」,表示意業恭敬

,

發恭敬心

,心無形

相

兩

這 段禮節 表示身口 .意三業恭敬來請法。「偏袒右肩 ,右膝著地」,

合起掌來,表示一心不亂。「而白佛言」 , 仰白世尊,表示口業恭敬

須菩提長老開口說話 , 先讚歎:「希有 !世尊!」希有 , 稀奇少有

很驚奇的意思,什麼稀奇少有呢?須菩提跟佛幾十年,以為世尊平常講

般

若 妙理 都是在講堂裡講, 哪 曉得就在托鉢 化飯,日用 尋常生活之中顯示

出 來 ,這是以前須菩提沒有悟到,今天悟到的消息:世尊一舉一 動,都在

說 砂法 真是希 有 !

菩薩 善付囑諸菩薩。」「善護念」,護是加護, 亩 接著讚 S 数 世 尊 , 須菩提說出 來所見到希有的事 加被護持,念是愛念 : — 如 來善護念諸

善現啟請分第二

如來之心,加護愛念諸大弟子,像父母愛兒女一樣,這是講如來的心希有

解釋勸導,叫善付囑。

「善付囑」

,付是委付,囑是叮囑,如來之口

,委付叮囑諸大弟子

詳細

囑 菩提心,認為生死已了,所作皆辦。佛怎麼呵斥、勸導,他們都不動念頭 死已 經 子都交給小乘弟子說:「你們出家早,佛法學得高深,這些大乘弟子出家 到 褒揚學大乘法 的 了 法 小 ,完全是小乘教;說了八年方等經,彈偏斥小,歎大褒圓。佛這八年說 化 經了脫 般若法會上,佛不得不善巧方便,「 怎 ,都是專對著小乘加以呵斥、勸導,呵斥他們學小乘教沒有用 大 麼 Щ , 以 0 善護念 大 佛勸導他們:「大乘法要弘法利生。」可是小乘弟子發不起 好 激 0 到 了 小 ` , 善付囑?善是善巧方便 皆 ,般若; 如 來之方便護念也。」 法會上,這些小乘弟子證了阿羅漢 轉教付財,將 釋 迦如來說了十二年 轉教付財」 大付小, , 以 , 三 把 小人 一界的 大 , 讚 乘弟 回 大, 生 歎

弟子 要學· 講 子 不 0 久 實 大 , 來 以 你 乘啊!」 際 們講 小入 教 小 化 乘 大 大乘弟子 開 弟 要大乘弟子激勵小乘弟子 子 示 給 沒有發菩提 ,引導· 他們 0 小 聽 以大激 乘弟子來入 0 心 , 小 將 佛 大付小」 說 、大乘法 : , 小 , Щ 你 乘 弟 , 他們發大心, 的 0 子 把 弟 講 大 囑 子 乘 都 大 小 弟子付 乘 化 學 大 法 大 這都是如來的 乘 , 託給 是 , 當 佛 囑 託 老 Ш 小 ·乘弟 師 他 小 們 忇 乘

善巧

方

便

,

所

以

Щ

善護念

`

善付

囑

0

是給 舉 來 財 在 將 弟 這 動 入 可 是金 裡 城還園 子 都 大 |要料 作 付 是教 修 小 剛 化 行 法 揀 , , 日常: 以 會 的 弟 小入大 下 模範 E 子 生活當 一須菩 , 世尊 佛沒 , 提讚 , 所 中 囑 有 , 以 是佛的德號 小化 開 , 須菩提讚 歎的善巧方便,並 處處顯示住心無住  $\Box$ 大, 說 法 以大 歎 , ,如來 以 世尊 身體 激 小 , 不 來教: 0 ,也是佛的德號,如來就 真是善護念 是般若法會上 而是須菩 ,降心離 化 , 時 提 相 時 看 的 處 善 一的轉教 見釋: 處 妙 付 用 , 囑 無不 迦如 0 付

是 功 可 德 以 佛 成 圓 也就 滿 佛 , , 必 在 是世尊 果報上成 須 圓滿親證法身才成佛。 0 佛有三 佛了 個身: , 身有 法身 無量相 菩薩在因位之中 ` 報 , 相有 身 ` 應身 ·無量. 好 0 , , 好有 個菩薩 要修六度萬 無量 不是隨便 莊 嚴 行 ,

身 善 要普 吅 根 報 就 的 度 身 是應身佛 佛 凡夫、二乘人看見應身佛 一切眾生 法 身 , 佛是理體 佛的三身,實際就是一 報身佛,凡夫、二乘人看不見,所以佛示現應身佛 無 相 報身佛 0 在印度示現淨飯王的太子 有 個身,不證得法身 柏 是諸 大菩薩看 ; 顯 見 成 佛 不 佛 出 ,丈六金 成 報 7 ; 有 身 道

報身是 都是有相。法身沒有相,怎麼說《金剛經》講的如來,都是指法身如來呢? 身 菩 薩 如 來 看 這 見的 由 ; 這 裡 法 的 個說 是報 一如 身 顯 法 身佛 來」,在三身,是哪一個身呢?二乘人看見的是應身 出來;不證得報身,現不出應身, 不通 0 。二乘弟子 有的註 解說 看見的 : 《金剛 是應身佛 經》 上凡是講 應身是由 ,菩薩 看 如 見的 報身顯 來 , 是報 都是指法 出 身 來 佛 佛 的

報身顯出來應身,二乘弟子沒有悟到大乘法 金剛經》 上的 如來, 有講法身的, 講到經文那裡 ,看見的是應身如 , 我 再指明。這 來,大乘菩 裡就是

薩看見的都是報身如來。

### 世尊 住?云何降伏其心? 一善男子 、善女人, 發阿耨多羅三藐三菩提心,云何應

尊 ! 」 生 六道 天正樂 女人」,是指有大乘善根的男子、女人 , 苦 凡夫,須菩提為什麼不代表六道凡夫來請法? 須菩提尊者大徹大悟 無間 就像我 可 '以整心慮趣菩提者,唯人道為能爾 斷 們現在弟子跟 , 沒有辦法來聞法 ,他就發菩提心, 師父說話 0 三善道的眾生 , 。佛普度一切眾生,在三界以內是 吅 替眾生請法 聲: 「 , 所謂 阿修羅 你要知道,三 師 父! \_ \_ 「 : 0 稱 的脾氣大,動不 修羅 呼一 善男子 一惡道 聲 方 瞋 , 的 , 諸 世 善

動 的 想 道 強 眾 叫 就 難 Щ 趣向於菩提,只有人道的眾生可以 他 生來請 動 ·他發心修行,很不容易。在人間大富大貴的人,都不能來聽經 ,富貴的 !來聽經,也不發心修行 瞋 恨 法 , 怎麼能發心修行 人修道 就是這個道 都很 木 理 難 , 呢?天上的眾生福報大 因為 , 何 況 他的五 天 。所以佛經上當機者 上 眾 一欲之樂太多了 生呢 ? 整 ,忙著享受五 理自己不 ! 所 ,總是替人道 謂 -富 要打妄 貴 欲之 , 勉 修

,

是人 不示 趕快發菩提心,修菩薩行,因為人才可以修行 乘 己的人身,不要對不起前生前世栽培的大乘善根 善善 現在 根 諸 怎 位 天上 麼 講 都 ::是有 可 《 金 以成 ,不示現 **過經》** 大乘善根 佛 ? 你不會來聽 發菩提 在 阿修 的 男子 心 羅道 修菩 女人,不要辜負你的善根 , 示 , 或者聽一天就 現在 薩 行 人道 , 就能 ,所以釋迦世尊示 ! 因為 但是佛經上常講:「人 成 不來了 佛 人可 你 0 但 不 以 , -要對 |是聽了 成 要是沒有大 佛 現成佛 不 0 我們 你要 起自

完?」生命不能等你, 身 事還沒辦完,怎麼辦呢?所以你聽到了,今天就發心修行,不能等到 事 去行菩薩道 也是剎那之際就過去了。 還 (難得易失! )得人身很不容易,但是人的壽命短促,長者不過一百多歲 沒 辦完 0 , ニ 請 你一推諉 問 ˈ∶ — 轉眼生命終了,到時候你的事業還沒成功,家裡的 : 你什麼 生命不能等你,你聽到佛法 再過幾年 時 候 事業・ ,現在我的事業還沒成功 才成功? ·什麼 ,要趕快發菩提 時候家裡 , 我 的 家 事 明 才辦 裡的 心, 天

超過了凡夫外道。正等, 洣 藐 下 耨 亩 :多羅三藐三菩提心,翻成中國話叫 而 叫正等,三菩提叫正覺。這是釋迦牟尼佛 不 往 看著經文:「善男子、善女人, 上面 覺;外道不 解釋 ,正覺,揀別不是凡夫的不覺,及外道的邪覺。凡 知道什麼 揀別不是二乘的不等,聲聞緣覺求的是正覺,但 叫 正覺,求些外道邪覺。 發阿耨多羅三藐三菩提心」 無上正等正覺 ,也就是十方諸佛的佛果 佛證得了 0 回 耨 多羅 · 果位 叫 無上 夫 , Щ 梵語 正 在 , = 迷 覺 從 四

善

只能 自覺 ,不能覺他,心不平等,佛是正等,所以超過二乘法界 無上

揀別不是菩薩的有上。大乘菩薩是正等正覺,能自覺也能覺他,但是 上 面

還有佛 佛是無上,沒有比佛再上、再高 ,所以成了 佛 , 超過菩薩 法 界,

簡單的話,發成佛的心。再簡單解釋,發菩提心。剛才勸諸位一定要發心, 合起 來超九界以獨尊 , Щ 無上正等正覺。 發阿 耨多羅三藐三菩提心 換句

就是發菩提心,發成佛的心,今天就發,不要等到明天

現 在 的 ]佛教徒 ,上寺廟燒香拜佛 , 發的什麼心呢?你一 考察就要流

淚 ! 他發的是求平 安的心, 沒有 想到 來 生 前事 , 你問 他為什麼來燒香拜

哪是: 佛 ?他說:求平安,求發財,還希望家裡的人做大官。這都是凡夫的妄念 佛 出世的 本懷 · ?還有人想求生天,不曉得天也是凡夫,沒有 出三 界

哪是究竟的佛法呢?

佛出世是為度一切眾生了生死,怎麼度呢?眾生不知道苦,佛天天說

死 度 斷 法 死 大苦 是在 掉 , 先叫眾生知道苦 切眾生了生死,叫菩薩,菩薩 口 , 就出苦了。 |苦海裡受苦。知道苦了,再告訴 ,不知道了生死是大事 以證得二 乘聲聞 所以佛出世說法,就為度眾生了生死 。你生到人間 ` 緣 覺 , ,根本沒有學到 Ш 功德修圓滿,就成佛。 小乘弟子 是苦,生到天上也是苦 你要知苦斷集,集是煩惱,把煩惱 。發大乘心自己了生 佛法 ,你發心自己了 你如果不知道生 ,超不出三界, 死 , 還 生 要

就安住菩提心。全部經答覆的,就是這兩個問題,合起來其實是一個問題 伏 轉 菩薩行怎麼修?「云何應住?云何降伏其心?」發了菩提心,菩提心會退 ; 如 乘的心,是發大菩提心,發成佛的心。發了大菩提心, , 請 這 何降伏他的妄想心?為安住菩提心,才要降伏妄想心;降伏妄想心 世尊開示 裡善男子 、善女人,是大乘善根 如何 安住他的菩提心?菩提心不能安住 ,他不是發人天乘的心,也不是發 他要修菩薩 ,是妄心不能降 行

善

## 佛言 **:善哉善哉!須菩提!如汝所說:** 如來善護念諸菩薩

### 善付囑諸菩薩。

衣 聲當機者 講 囑諸菩薩 自己悟到這些, 先讚歎須菩提 設般若 吃飯的 前 ,佛從這裡才開口說法,看著經文:「佛言」,佛說。「善哉善哉!\_ 面發起序,是無言說法,叫離言般若 l 時候 。 \_\_\_ 如來 如 :你問得很好 , 無 不 ,汝所說 ] ,就像你說的那樣。「如來善護念諸菩薩,善付 善哉;你能替眾生請法 ,是佛自稱 是在護念諸菩薩 **!**你問得很好 , 我 如來就像你說的那樣 在付囑諸菩薩 ,更是善哉。 ! 怎麼一 ;現在是依言般若,依著言語 連讚歎兩個善哉呢?你 「須菩 佛 , 在 印證須菩提說得 出入往返 提 , 佛 Щ 穿

# 汝今諦聽!當為汝說 。善男子、善女人,發阿耨多羅三藐三

對

聽法 我 我要給你解說 說 不能瞭解 應當 0 所以經上佛要說法 汝今諦聽 跟你說 要詳詳 真 理 細 ,但是你要諦 ;否則不是真正 0 ! 你句 細 · 當 地 為 聽 句不 汝說 , ,先教誡眾生要諦聽 審審實實地 但聽到耳朵裡 0 聽 來聽法 , 世尊許 諦者詳審為義 聽 , 可給 我給你說冤枉費力氣 , 0 還要聽到心 你粗裡 [須菩] , 提說法 詳是詳 粗氣地 袓 聽 細 , 你問 才能開 , , 審是審實 輕 , 不 浮 兩 應當 悟 :不實: 個 間 , 這樣 跟 題 。 你 在 你

我 諦 會請法 們 聽 要學著 聽 其實是 經 你替眾生請法 , 聽到 , 叫 替眾生請法 我們 哪裡 諦 , 聽。 學 0 你知道哪個法師會講經 到哪裡 0 須菩提尊者代眾生請法, 現在需要聽佛說法的人太多, , 第 ` 你得會歸自己 ,就替眾生請 世尊讚歎他善哉 眾生 世尊教誡須菩提 要聽: 不是為你 法 善善 , 不 哉

個 人,請 來 講給大家聽,這不就是發菩提心、行菩薩道 嗎?

善男子、善女人,發阿耨多羅三藐三菩提心,應如是住,

如是降伏

其心。 說了二個如是 ,依我編的 《參考資料》 可作三番解釋

不皆「是」 約 顯 也。 理 釋 設廓 如 是 論 者 之 , 眾 生 而 諸 佛 根身, 本 自 如 如 器界,無非真「 0 所 謂 生佛 如 如

莫

而

,

則

內

外

而

咸 此 顯 是 世出 實 世 間 相 0 , 故 無 言: 法不「如」 青青翠竹 , 無 , 總是真 法 不 如 是 鬱鬱黃花 , 以 明 , 無 如是」 非 般 也 若 0

眾生都是佛,一 别 ? 如 自 來智慧德 如 如 《華嚴經》 約顯理釋」 所謂生佛一 相 , 說 切眾生都有如來的智慧,如來的一切功德 但 : 因妄想執著 就顯發般若妙 釋迦如 -如 來成了 , 莫不皆 , 而 理解 佛 不能證得 「 是 , 釋 嘆 : 0 也。 「奇哉 0 \_\_  $\neg$ 如是 世尊成 眾生怎麼跟諸佛無二無 ・奇哉 <u></u> 者 了 佛 ! , 、相好,眾生都 眾生 , 切眾 他 諸 看 生皆有 見 佛 , 本 切

具有 就是多了妄想,妄想是虚妄的想念,眾生起惑造業,都是執著妄念。本來 具足, 個 悟 !處,只 的 沒有兩樣,所以生佛一如,無二無別。我們怎麼當眾生, 如來智慧德相 (要迴光返照,照著你本來的 , 不能現前,因為被妄想執著障蔽住了 佛性,不是跟 +方諸 佛 無二 0 沒有 所 無 以 成佛 別 你要求 嗎 ? ?

心在一 無一 真如 是真 都是實相 相 無不是實相 法不 ;你看見茂盛的 如 設廓而論之,則內而根身,外而器界, 切法 再推 ;鬱鬱黃花 7 , 是 是 上 — 《楞嚴經》 :廣開來研究,身體裡面的五根身 。這就是在「應如是住,如是降伏其心」這兩句「如是」上求 \_ 以 切法無不是真如 ,無非般若。」所以古人說:你看見翠綠的竹子,就是 明 n 菊花 七處徵心,心在內不對,在外不對 -如 是 就是實相。「此顯世出世間 也 0 , 無不是實相 顯示世出 , 外面 無非真 世間 · · · Щ 如 故言 河大地 切 , 法 , 無一 在中 :青青翠竹 無不是真 法不『 都 咸 間 是真 也不 是 如 對 如 如 <u>\_</u> 實 總

個 妙 理 悟 處 你的真心自然安住 , 悟 到世 間法 、出世 , 妄心自然降 間法 ,無不皆如, 伏 無不皆是 0 能悟到這 個 脱岩

降 坐 如 是 , 降 此 段 伏 明 光 其 無 約 住 景 心 指 之住 0 , 前 這 釋 也 就 ,是真安住!不降之降,  $\neg$ 是  $\neg$ 如 是 了 L 0 者 以 此 , 而  $\neg$ 住 如 , 無 世尊前 即真降伏!故云 非 安 面 住 之穿 0 即 衣 是 吃 而  $\neg$ 飯 降 應 , 如是住 , 洗 無 足 往 敷 弗

生活 安住真心 相 上 不著走路的相。日常生活行住坐臥,心不動念,妄心不是不起嗎?妄心不 |加妄想,越降伏,妄想越多。你不曉得你的妄想,就在衣食住行、日常 該 上生起來 指 吃 前 飯 ,是妄心不能降伏,要降伏妄心,你! 面 的時 那段經文來解釋 , 候吃飯 你要學佛那 , 不 樣 著 ,你依著世尊那樣住 吃 0 佛該穿衣 飯 的 相 0 服的時候穿 他 打 坐 用一 , ,就是無住之住 不 個 衣服 方法 著 住 的 來降伏,是妄想 ,不著穿 相 他 0 衣服: 你 走 不能 路 的

起,不是真心安住了嗎?這才是真正會用功。

三、「約開後釋,『 如是』者, 即指後文所說之一部《金剛經》

指下面還沒有說出來的 《金剛經》 經文,都是說降伏妄心,安住真心

的方法。

著前 理 下 根的人,這一 就能開悟,法法皆如,法法皆是,所以叫做「如是」。中根的人, 面 為什麼作三番解釋呢?因為眾生的根機不一樣,上根的人,第一番顯 一段日常生活用功夫,就能開悟,就是安住真心、降伏妄心的方法 部《金剛經》 要解釋給他聽,要怎樣降伏其妄心?怎樣安 照

# 唯然!世尊!願樂欲聞。

住其真心?

唯然!世尊!」須菩提回答:「是的!世尊!」 「願樂欲聞」 願

善現啟請分第二

是願 意 樂是好樂 , 欲是想要。 我 願意聽, 我好樂聽 , 我想要聽 世

請趕 快說吧 !

要普 講 第 是不 要發心度眾生,度眾生要離相 就是指著下文,給他解答這兩個問題 伏其妄想心?提出兩個問題,世尊跟他說:「應如是住,如是降伏其心。」 菩 不要住相 離 四四 提 要住 分 相度生 度 心的善男子 第二分是正 的 棺 切眾生 道 , Щ 理 0 無住行施的道理。不然,講到後面,忘了前面 第三分 無住行施 , 所 |宗分的開始,須菩提當機者出來請問 , 、 善· 以 但是不要住 要把第三分、第四 、第四分是全經的 女人, 0 叫我們起大行 想修大 ,不可以住相 眾生相 、乘的 ,所以第三分就開始 0 第四 行 分的 要旨 ,普度 門 大綱記 分 , , 下 Щ 如 , 離相度生 切眾生,要去行布 何 度眾生要行 面經文 安住其菩提心 住 , 發阿耨多羅 都是解 解答。第三分說 直 叫我們發大 ,不曉得說到 到 布 後 施, 釋第三 ? 面 行 三藐三 施 如 都是 分、 布 何 , 但 願 施 路

`

哪裡去了。

### 【大乘正宗分第三】

#### 佛告須菩提:諸菩薩摩訶薩 , 應如是降伏其心 0

佛告須菩提:諸菩薩摩訶薩 , 應如是降伏其心。 什麼叫菩薩摩訶

薩呢?現在詳細解釋·

六凡法界都在三界以內 道、三惡道。三善道是:天、人、阿修羅;三惡道是:地獄 佛教把一切眾生分成十法界——四聖六凡。凡夫有六個法界:三善 0 儒教講孔子、孟子是聖人,道教講老子是聖 、惡鬼、畜生 人

覺是二種小乘聖人;菩薩 才叫聖人。超出三界以外有四種聖人:聲聞 耶穌教講耶穌是聖人。佛教講的聖人,跟世間法講的聖人不同,超出三界, 、佛是二種大乘聖人。 、緣覺、菩薩、佛。 《金剛經》 是大乘經 聲聞 、緣

大乘正宗分第三

是 是 跟 大 聲 乘弟子, 聞 ` 緣覺說 所 以前 法 面須菩提尊者說:如 ;要是 跟聲聞 ` 緣覺說法 來善護念諸菩薩 , 是接引他來 善付囑諸菩薩 學大 乘 菩薩

不

說

善護念聲

聞

,

善護念緣

覺

0

盚

薩

中

的

大菩薩

,

叫

摩

訶

薩

0

前 道 經 法 地 摩 佛 心 身 訶 的覺道 面 , 叫摩訶薩 講 等 下 薩 菩薩 Ħ. 0 到 覺 的 + 化 , 7 就 有 , , , 下化 菩 個 連 情 是 等覺菩薩 是大菩薩 佛 梵 |薩摩 位 0 , 菩薩摩訶薩發心怎麼不同呢?佛教裡面的菩薩都叫大乘 才叫 一共有 語 都 切有 訶 菩 叫菩薩 菩提薩 薩 提 , 0 按菩 差 情 五十二 薩 埵 , 0 0 聲聞 是就 登了地以後的菩薩 等還沒有 薩 埵 簡 個 的 , 略 簡 位 地 、緣覺上求 的 子 稱菩 位 翻 講 成 0 譯 , 到第一 分十 薩 佛 , , 發苦 翻 0 , 還 摩 ·覺道 <u>E</u>. 信 成 薩 要降 十 二 訶 中 , ` 豁 + 心 或 , , 不 伏 破 個 翻 住 話 , 叫 下化有情; 他 位 成 叫 ` 分 菩 + 中 的 覺 子 薩 無 或 妄想心 行 妙 有 話 明 覺 情 ` 發 + 吅 , 位 , 能 親 就 無 迴 大 就 0 上求 證 漏 向 是 是 , 盚 金 法 上 一分 佛 的 剛 覺

為 **實教大乘,就是摩訶薩。《金剛經》後文,世尊說:「如來為發大乘者說** 的 圓 頓 大 教 大乘 乘 發最上乘者說 教 都是實教大 、 圓 又分權教大乘、實教大乘。權教者,權巧方便的大乘;實教者 教 按賢首宗判五教 。始教的菩薩, 乘 0 跟這: 你要是發心學權教大乘,只能 裡配起來,發大乘心的「菩薩」 ,小教是小乘教 都是權教菩薩, ,大乘有四個教:始教、 權巧方便的大乘 Щ 菩 薩 , 0 你要是發心學 終教 是權教菩薩 頓 終 真實 教 教

按三 釋 按三諦解釋?從這裡你就知道,世尊為菩薩摩訶薩說法,不能光按二諦解 第 諦解釋 大 諸菩薩摩訶薩 為 一天我 按二 0 所 諦 料揀 以為 解釋 《金剛 發大乘心者說,用二 , 應如是降伏其心。」前面講如是分三層解釋 是跟 經》 權教菩薩說 有 兩 個 間 題 法 諦;為發最上乘心者說 ,第二個問題是按二諦 0 摩訶薩 , 是實教菩薩 用用 解釋 , 三諦 這裡 定要 , 或

發最

上乘心的

摩訶薩

\_\_

,

是實教菩薩

指 著後文 , 下 面開始要講了,須菩提問:「云何應住?云何降伏其心?」

先 問問 如 何安住其菩提心?再問如 何降伏其妄想心?釋迦世尊先答覆第二

個 不能降伏,把妄心降 問題 : 「諸菩薩摩 伏住,菩提心自然安住,所以先答覆降伏妄心的方法 河薩 ,應如是降伏其心。」菩提心不能安住,是妄心

所有一 有色 無餘涅槃 ` 若無色。 若有想 切眾生之類:若卵生、若胎生、若濕生、若化生 ,而滅度之。 ` 若無想、若非有想非無想 如是滅度無量無數無邊眾生, ,我皆令 實無

### 眾生得滅度者!

胎 無想」,一 生 所有 若 濕生 切眾生之類 切眾生之類」,這一 , 若 化生。 , 就是這些眾生 若 i 有 色 ` 句是總說 若 無色。 0 對這些眾生怎樣呢?「我皆令入 若有 ,下面是別明 想、 若 紅無想 0 ` 若 若 卵生 非 有 想非

無餘 涅 槃 , 丽 滅度之。」 我把他們都度成佛。「如是滅度無量無數無邊眾

生 (無眾生得滅度者!] 我沒有著任 何眾生相 0

再 詳 細 解釋這 些名相 , 所有 一切眾生之類」 ,眾生,就是凡 夫 , 凡

生 夫怎 此 , 麼 取 一時天上,一時人間,一時地獄,一時 名 吅 眾 生 呢 ? 因 |為自 從 無始 劫 來就 在 惡鬼,一時畜生,眾多的生 流轉 生 死 , 死 此 生 彼 , 死 彼

死 所 以叫做眾生, 這是釋迦世尊警策我們的

若卵 生 若胎生、 若濕生、若化生 。 二 三 界以內的眾生 , 受生的 方

法不出這四種·

若卵生」, 卵,就是蛋,比方雞、 鴨先生蛋 , 再由蛋孵化出來小雞

小鴨,一切飛禽鳥類都是卵生。

胎生」 我們 人屬 風於胎 生 , 由母親懷胎生出來 0 大的牲畜 像 牛

馬、豬、羊,都是懷胎生出來的

若濕生」,如水裡面的小蟲,既不是蛋生出來的,也不是懷胎生的,

必須得有水濕,才能生出小蟲。

若化生」 ,如蚊子是是水裡面的孑孓,變化生出來。蟬也是化生

牠 色界、無色界,色界、無色界都屬於化生。下面再按身體與心裡來分。 的 3幼蟲生活在土裡, 成蟲把殼脫掉,變成蟬。另外,按三界解釋:欲界、

法 欲界 按 (身體來分,三界眾生有二大類:「若有色、若無色」 、色界的眾生都有身體 無色界的眾生沒有身體 ,身體屬於色

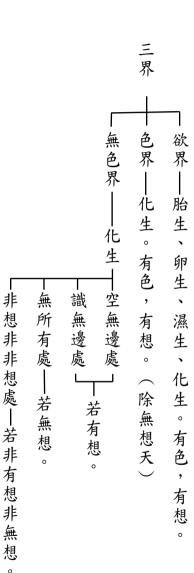
再按有心想、沒有心想來分,三界眾生有三大類:「若有想、若 1無想、

了無想天外,其餘色界天的眾生都有想。無色界分四空天,身體沒有了, ·非有想非無想。」欲界的眾生都有思想,就是有心念。色界的眾生,除

按心裡 面有想、 無想分三大類:有有想, 有無想,有非有想非無想

[參考資料》上畫了一個表,三界的分類很清楚。六道凡夫分三界,

都各有界限,第一 是欲界,第二是色界,第三是無色界



阿修羅、地獄、惡鬼、畜生,這六道眾生都在欲界裡,都有色身,都有心 欲 ·界的眾生有卵生、胎生、濕生、化生。「有色、 有想」,天、人、

想。

三種。「有色、有想」,色界的眾生,有色身,裡面有心想,身體比欲界 色界—化生」,到了色界天,都是化生, 沒有卵生、 胎 生、 濕 生這

大乘正宗分第三

的眾生清淨 ,但是外道修無想定,生到色界天的無想天,沒有心想

非想非非想處,是「若非有想非無想」 四空定有淺有深,分四個天:空無邊處、識無邊處 想 處 無色界—化生」,無色界由修四空定生上去,是沒有身體的眾生 空 無邊處 ` 識 無邊處 , 是 「若有想」 0 無所 有處 、無所有處 , 是「若 、非想非非 1無想」

這 若 個 名詞 非 若非有想非無想」 無想」 , 認為掉了一個若字,就添上了,這就是越不懂的人,越要自作 ,怎麼多了一個 這一 句,有的經上多了一個若字:「若非有想 「若」字呢?因為他不懂「非想非非想處」

聰明

類 無想 0 若卵生、 若 我皆令入無餘涅槃,而滅度之。」我,是菩薩摩訶薩自稱,入, 非 有想非無想」,合起來,就是第一 若胎生、若濕生、若化生。若有色、若無色。 句總釋 : 「所有 若有想 切眾生之 、 若 大乘正宗分第三

是證 中國話 入。我要發心度一切眾生之類 Щ 圓寂 ,圓寂者 ,圓滿寂滅,德無不備曰圓 **河**叫 他證入無餘涅槃。 , 障無不 盡 曰 寂 梵語涅槃 , ,這是 翻 成

成 佛的果位 , 成了佛一切 功德都圓滿 , 煩惱障 ` 所 知障都 斷 盡 0

求 佛 槃 到 小 釋迦世尊度眾生,都希望眾生成佛,但是有些眾生不發大心,不肯成 無餘 , 乘人證到有餘涅槃,等於我們現在小學畢業 Ш 涅槃 有餘的畢業 , 是對著 ;大學畢業 有餘涅 操講 , 學問都求圓滿 的 , 涅槃是果位 , ,還有多餘的學問沒有 才叫 , 有 小 無餘的畢 乘 涅槃 業 大乘

惑、 是大乘菩薩斷 思惑,是小乘的聲聞、緣覺斷的。三界以外有二種:塵沙惑、無明惑 小 ,乘證得涅槃,怎麼叫 的 0 因為惑是因 有餘涅槃?煩惱有四種 , 得的是生死的 果 , :三界以內有二種 生死有二種

生 |到天上,縱然壽命八萬大劫,到壽命盡了,還是要墮落下來。 界以 內 的 生死 , Щ 分段 生死 0 比 如 小蟲早晨 生 出 來 晚 上 無論長壽 死了 你

短壽,生命有分限,叫分段生死

此 .生彼,但是還有生死,就是在用功進步的時候,身心有變化遷易的痛苦 界以外的生死 ,叫變易生死。到了三界以外,超出六道輪迴,不死

叫變易生死。

佛告訴他說 二乘聖人把三界以內的見惑、思惑斷掉,把分段生死了脫,證了涅槃。 :你用功沒有白費,得了涅槃,但是三界以外的塵沙惑 ` 無明

惑還沒斷 , 變易生死還沒了 ,是有餘的 涅槃

惑都斷掉。三界以內的分段生死,三界以外的變易生死都了脫,無餘 大乘菩薩用 功,把三界以內的見惑、思惑,三界以外的塵沙惑、 無明 了,

眾生度到無餘涅槃 , 究竟都度成 佛 所以他成佛證得涅槃

,

Щ

無餘涅槃。

而滅度之」

, 滅,

是究竟

,我要把

佛經難懂,是名相不熟。換個方法,前面那些眾生的名相,把它合成:

佛 : ],我要發心度一切眾生統統成佛。「如是滅度無量無數無邊眾生」 切眾生」。「我皆令入無餘涅槃,而滅度之。」換成「我都把他度成

佛?因為我不住眾生相,應該發心度眾生,但是不能住相,要離相度生。 實 我把眾生都究竟度脫,度脫無量無數無邊的眾生。「實無眾生得滅度者」, 在 沒有 個眾生得滅度 0 我度 切眾生都成佛 , 為 何沒有一 個眾 生成

個 不是凡夫的妄想心,也不是二乘人的妄想心,菩薩摩訶薩的妄想心 :度眾生的心,這個度眾生的心,還是妄想心,把這個妄想心降伏住 ,是有

為

(1) 什麼要講這麼高呢?這是告訴我們降伏妄想心的方法,菩薩摩訶薩

切妄想都沒有了。

好東西、貪睡好房間、好床鋪。貪不到就動瞋恨,發脾氣,不應當貪要貪, 食 睡 從我們本分說起,我們凡夫的妄想心,就是貪、瞋、癡 都 是我們貪的 0 無所不貪,貪發財、貪男女之色、貪好名、 0 財 色、 貪吃 名 、

一〇六

要順 不應當瞋 ,不是愚癡嗎?貪、瞋 要順 (。世間 哪有可貪的東 西?要貪 ,不是愚癡嗎?哪 有 可 瞋 煩惱 的 ?

都是我們凡夫的妄想心

釋迦世尊叫我們斷妄想, 毛病 的想念,你不要起執著,妄想一 生?就是因為多了妄想 財 種 來 起了力量 法 的智慧 外 執 在妄想上 前 面 面 裡 、功德 的 講 , 財 Ш 面 過 執著 屬 你 。妄想沒有力量 , 於法 流轉生 釋迦 ` 相好 個 世尊 ,把它當 宛 我 , , 跟諸佛無二無別 不能證得如 成 ,受苦無窮 要破執著 , 外 佛 成真 面 ,就在執著 下子就空了, 看 執 著 的 切眾生都是佛 0 先破我執, 來的智慧、 , 釋迦 非 個 貪不可 法 ,怎麼諸佛成佛,我們還在當眾 ,執著分為二種:一 世尊是過來人 0 大 譬 為一 功德、 後破法執 如 這 貪 **,** 執著, 財 樣 相 才生 切眾生 , 裡 好 , 妄想變成真實 他 起煩惱 面 執 妄想是虛妄 知道 本 種 來 著 我 我 具有. 執 所 要貪 生的 以 如

因為二乘人我執已經破了,法執沒破,所以《金剛經》都是講破 法執

貪色的心高明多了,但是他貪涅槃,還是妄想心,所以二乘人的妄想心 家,那還是妄想心;他以為涅槃是寂靜之樂,要求證涅槃,比凡夫起貪財 還有什麼妄想心呢?他想到生死令人害怕 伏妄想心,不是講降伏凡夫貪、瞋、癡的妄想心,二乘人已經把它降伏住 金 |剛法會上,你要是大心凡夫聽法,也可以我執、法執一起破 , 觀三界如牢獄,視 。剛才講降 生死如冤

就是要了生死

`

證涅槃

你說 是妄想,要把最高的妄想降伏住。要降伏最高的妄想心,我們凡夫不是夠 哪有眾生可 心 ,還有什麼妄想心呢?度眾生成佛的心。度眾生,眾生也是如幻如化 要度眾生成 二乘人已經證到聖人,回小向大就要學菩薩 '度?對著眾生,才說有佛,眾生相空了 佛 , 雖然比凡夫的貪財、貪色、貪名高明多了 , , 菩薩已經發了大菩提 哪有佛相 , 可得?所以 但 再高還

不上 ,你只要發心度眾生,不要住度眾生的相 ,把這個妄想心降伏住 ; 你

生 口 一成佛的心, 頭 再想想,起那些貪瞋癡的妄念,不是一點價值都沒有嗎?因為連度眾 都不應當執著 ,你還去執著貪、瞋 ` 癡的煩惱 要貪 射 貪

,

色 貪名 不是太沒有出息了 '嗎?所以凡夫的妄心就降伏住 · 了

再說 ,你真實的發心度眾生,要弘法,不學法你怎麼弘?學法 ,佛法

難學 會佛法,怎麼講經弘法呢?大乘法叫妙法 ,不是你一發心,馬上就會了,不好好用功,怎麼能學會佛法?不學 ,你發心利益眾生,自然得 利 益

你不斷 研究佛經 煩惱自 ,時間都不夠用,哪有工夫貪財、貪色、貪名?所以不要以為它 **I**然斷 0 因 為 你閒工夫太多, 才去貪財、貪色、貪名。 你忙著

高 你 要斷的 凡 夫煩惱妄想, 自然而然含在裡面 斷了

高 因為他是對著菩薩說法, 剛 才 料 揀的這些道理 ,是就 再看著經文。 凡夫的本分上講的 釋迦如來解釋的道 理

#### 經》 這裡是對著菩薩說。你假若有我相,就不對,因為我本來是空的, 不同 就 即非菩薩 聲當機者 得滅度,這是什麼道理呢?釋迦佛自己徵問自己解釋 即非菩薩 何以故?須菩提!若菩薩有我相、人相 叫做菩薩 講的我相 我 相 其他的經都是破我執,這裡是破法執;其他的地方都是對著凡 何以故?」我發大菩提心,度一切眾生都成佛,怎麼沒有一個眾生 , 。」這是對菩薩說法,怎麼叫做菩薩呢?發心度一切眾 、人相、眾生相 也是叫我們注意聽。「若菩薩有我相、人相 。要是有我相、人相、眾生相、壽者相,你不叫做菩薩 ,是最高的我相,怎麼高呢?下面依著 、壽者相」 《金剛經》 、眾生相、壽者相 上的解釋 ,「須菩提**!**」 《金剛經參考資料》 、眾生相 ,跟其他的經 壽 生成佛

夫

說

《金剛

者

柏

,

,

吅

解釋·

我相、人相、眾生相、壽者相。

「我相」者:以我為能度,便有「我相」。

「人相」者:以彼為所度,便有「人相」。

眾生相」者:所度既非一人,善根更不一致,處處分別,便有「眾

生相」。

「壽者相」者:有法授受,戀著不捨,念念相續不斷, 猶 如命根 , 便

有「壽者相」。

此四相乃由我相開出,合之實一我相也。

· 我相』 者:以我為能度,便有『我相』 。 \_\_\_ 執著我是發菩提心,

行菩薩道的人,我能度眾生,能度之相 ,就是「我相」 0

「『人相』者:以彼為所度,便有『人相』。」彼,對著我叫彼,指

切 Ĺ 這 一切人都是我所度的 , 你 就有了「人相 0

相 -眾生 你度的 棺 .. -不是一 者:所度既非一人 個人,所度的人不一 , 善根更不一 樣的根機 致 , 處處分別 **須種** 種 法的 差別 便有 眾眾 相

吅 做 眾生 相

0

生

<u></u>

0

就是 眾生: 便 有 的 「壽者 ٦ 壽者 ٦ 法 壽者相』 執著了 相 相 . . \_ , 者:有法授受,戀著不捨,念念相續不斷, 就是法執執著不捨 度眾生得有 個 法傳授給他 ,念念相續 , , 像我們的命 我能講經 ` 猶 根 說 如命 法 樣 , 桹 把 那 度 ,

度的我 種 起 差 來就是 別相 此 四 也沒有所度的人,哪有眾生得滅度呢?能度的我空了, , 相乃由 我 才有 相 \_\_ 我相開出,合之實一 眾 0 因 生 為 相 有能度的我 , 你 再 執著 , 我相也。」 才有 不 捨 所 , 就 度的 是 分開來有這四 人 壽 , 有 者 我 相 ` 有 0 個 所度的眾 既 人 相 沒 , 有能 起 , 合 種

得滅度者 生 相 不就空了 ,因為你沒有住眾生相 嗎?所以你把無量無邊的眾生都度成佛,結果沒有一 。要是住相 ,你就是凡 关,不是菩薩 個眾生 了。

你既然是菩薩 ,就不應當住相,天天去度眾生,不要住相 , 這麼做下去就

對了,做得功德圓滿就成佛。

三十二分的 ?經本,是梁武帝的兒子昭明太子分的,他分得簡單明瞭

不分大科、小科,分成三十二段。因為分得很好,中國的佛教弟

子歡喜念

所以我們講經也用他分的本子。

菩 做 提心 離相度生。在座要是發過菩提心,聽到這裡就覺得很親切;要是沒有發 一大乘正宗分第三」,講的是要發願度一切眾生成佛 感覺講得太高太遠 ,這就是有沒有發心的 關係 , 不要住相 Ш

作法會,都只是求平安,根本不是佛出世的本願。佛出世是為度眾生了生 現 在 佛教信 徒不算 少, 任何寺廟作法會 , 都是滿堂信徒 這 些信 徒來

對 死 不起 ,不是度眾生求平安,所以你把釋迦佛當成天公、 釋迦佛。因為釋迦佛修行無量劫,受無量苦行,都是為度眾生成佛 城隍來拜,這樣實在

不是叫你保平安的。

眾 怎麼不去度眾生了生死呢?中國佛教名字叫大乘,實際是小乘。小乘: 怕 眾生嗎 安 願 不度眾生了生死 乘的分別是 莂 生了 嗎?這還是高明的例子,那些把佛當天公、城隍來拜的, ,拜了 入打 佛 ?所以有的發心了生死 出 菀 佛祖就 他 # 的 為 0 小乘自己了生死,不度眾生;大乘自己了生死 閒岔 你發心了生死 度眾生了生死 回家去了,希望家庭平安,鄰居都不管 ,中國佛教信徒多,但不能發展,就是大家只為自己求平 。佛出世是為度眾生了生死 ,有的真正發心了生死 離開 , 他要離開大眾 社會人群 , 怎能 ,你好不容易知道了 , 住山 叫大乘?這 ,但只為 ` 住洞 他還會去度 , 還 更不要說了 個人了 ` 樣 住 |茅蓬 要度 是 佛 生 生死 的本 與大 一切 一切 死

生 導你今天就發。發菩提心要觀眾生苦**,** 度他出苦海 救 長遠心,你一 了大悲心,悲能拔苦,就是菩提心。你觀察眾生都在受苦,要發菩提心去 了菩提心 度苦海 你得用菩薩的心;你要是一住相 這 個 病 的 ,聽到第三分經文,就覺得很親切。要是沒有發菩提心的 眾生 , 根在沒有發菩提心,要是發菩提心,他就去度眾生。 住相 就 用到第三分的經文,不要住相 , 你的菩提心就發起 ,菩提心發不長遠,就會退掉 來。發菩提心 你觀察眾生都在苦海裡受苦 是凡夫的心,不是菩薩的心 0 發菩提心 , 因為要發菩提心去度眾 , 就是發大悲心 要發廣大心、 現在 , 我 要去 你發 你發 勸

勸一、二次,他不聽,勸三次,他還要反駁,說些沒有道理的話,你就動 眾 是一 生 住相 好 凡夫與菩薩有什麼不同?你本來是凡夫,一發心就叫初發心菩薩 跟 ,還是 他結歡喜緣 凡夫 。眾生有善根深厚的 , 就 親親愛愛 , 動 了 , 凡夫心 勸導他就接受 這 個眾生 , 你 認 沒 有善 為這個 , 但 根

生相」 是一 「人相」 很明白 難 了 沒有令眾生斷 心來度眾生, 度 瞋 個 , 恨 不要發心了 我相 。所度的人不是一個,而且善根不 這樣還是凡夫心。你本來為度眾生了生死,令眾生斷煩惱 你還執著不捨 我能度眾生, 怎麼能叫菩薩呢? 煩惱,自己反 0 你 , 菩提心退下來。所以你度眾生不能 一住相 人是我所度的 , 像執著命根那樣 而增加煩惱,不是顛倒了嗎?這時候感嘆眾 , 就不叫菩薩 , 能 度的就是「 , , 你發了菩提心 Ш 一 致 (),有( 壽 者相」 種種差別 我 住相 相 , \_\_\_ 用 四 , , .相合: 凡 , 經 所 夫的 就 文 度 /上說! 是 起 的 , 結果 分別 來就 一 眾 就 得 生

# 【妙行無住分第四】

#### 復次, 須菩提 **!菩薩於法** , 應無所住 , 行於布施

接著講 「妙行無住分第四」 , 妙者不可思議 ,行是功夫 0 妙 行是在事

行 三分發大願 行 相 7,要度 講 不許 行 一切眾生成佛。你不腳踏實地去度眾生,發的都是空願 布 住 施是一 相 ,第四分要起大行 無住 種 不 行 施 可 '思議: 的功夫 0 但 是發大願 , 因為 你不住相 ,不許住相 。你發了大 , 離 相 度 ″,所 願 生 ; 要 以第 起大 起大

,

是廣 之法 吅 去行布施的時候,不起執著 布 0 聲當機者須菩提 再看著經文:「復次,須菩提!」 應 施 無所住」, , 是 施捨 0 0 把自己所有的 住 菩薩於法」 ,是執著 0 , 應當. , 東西, 菩薩對於一 說了離相度生的道 無所 普遍: 執著 地施捨 切法 0 行於 ,下面明文是六塵 Щ 理,重復次第又 布 布 施。 施 就是你 布

## 所謂不住色布施,不住聲 、香、味、 觸 法布施 0

三界以內的有為法,合起來就是內心外境,內邊一個妄心,外邊一 個

虚妄的 境界 0 再分開來是五蘊 也叫五陰:色、受、 想 、行 識 再 細分

分成 十二處 、十八 界

作 分有 心 作 崩 闬 :六個 分開來有 十八 , Щ Ш 意識 鼻識 識 界就是內六根 , 六 眼睛 ;舌頭 0 種 眼識 作用 起 起的作用 的 耳 作 、外六塵 , 識 用 Щ 一六識 ` , 鼻識 , 叫 吅 眼 , 中 舌識;身體起的作用 識; ` 舌識 ·間生起來六識 耳 | 朵起 ` 身識 的 作用 ` 意識 0 內裡面妄心 , 吅 , , Щ 合起來是一 耳 身識 識 ; 鼻子 ;意起的 詳 細 個妄 起 的 地

0

能 身體: 眼 强染污: 睛 接 看見的是色 外 我 觸 邊對著都是虛妄的 的 們 是觸 的清 1.淨真心 , 意根所對的是法。這六種境界叫做六塵, ,耳朵聽到的是聲,鼻子嗅到的是香,舌頭嚐到 0 內 境界,分開 六 根 ` 外六塵 來有 六種 , 根 塵 色、 相 接 聲 觸 香、 , 才 塵是染污之性 生六識 味 的是味 觸 出 法 來 0

界以內的有為法,不出這十八界,界就是各有界限 0 佛 法 不難學

佛 給 個妄想心 我們分得清清 0 你 把妄想心空掉 :楚楚 , 個 **,** 什 法開二 麼法都空掉 個 法 **,** 個 , 所 法開無 以 三 界 量 以 法 內 ,合起 的 有 來 為 就是 法

不 出三大科 : ` Ħ. 蘊 **,** ` 處 , = 十八界

除怖 畏 無餘 施 行門得 施 ` 法 涅槃 把文消 畏 布 建立 0 Ξ, 是 施 ,不要住相 怖 起 通了 0 畏 來 法 布 , ` , , 眾生 建立 資 再 施 生 解 ,你接受如來的開示, , 遭了 釋 講經說法給眾生 施 什麼行 其義 , 災難 就 是 菛呢 0 財 前 , 生了 布 ? 面第三分開 施 布 怖 聽 , 施 錢 畏 0 , 対能 要發大願去度眾生 行 以 , 你能: 布 示 法 滋 施 我 布施給眾 們 養 救 有三 眾 眾 , 要度 生 生 種 的 前 : 生 災難 資 生 切 命 生 , 度眾 眾 施 , 吅 生 ` 生 他 無 入 無 免 畏 的 於

沒有 根 本 衣服穿 救 這 度眾 種 ,你給他講佛法 生 布 施 0 這 , 個 財 眾 施 生 ` 薷 無 , 要財 畏 他哪有時間來聽你說法呢?所以你得先救度 施是前 布 施 方便 , 你 就 , 方 財 布 便 攝受 施 這 ` 接 個 引 眾 生 0 法 沒 布 有 施 飯 吃

他有 你要先救災救難 飯吃 有衣服穿 ,比如眾生遭了水災 。眾生遭了災難 , ,先救他的水災;眾生遭了火災 生命都不保,你怎 一麼叫 他 來 聽法? , 先

救他的火災。

他發心 攝受 家,不能讓眾生了脫生死苦。我們行菩薩道,用資生施、無畏施是前方 病沒有錢 苦 要是單用資生施 [呢?只有法布施是根本布施,不但能救今生苦,盡未來際的苦都能 資 接引眾生 做好事 生 施 , 他給 ` 無畏施 , 醫藥費;遭了災難 眾生沒有 , ` Щ 無畏施 他來親近你 , 能救眾生 飯 ,同於社 览 , 他給 , 現 才可以講佛法給他聽 生苦 會上的慈善家 , 他都能給予救濟 飯吃;沒有 來生苦不能救 衣服穿 ,社會上不懂 , 但 , , 他給 他能接受你的法 是社會上 何況盡未 衣 佛 八服穿 法的 的慈善 來際的 便 ; 生 救 0

你去行布施,對象是一切眾生,對於一切眾生,要發平等心, 是我的 布

施

盡

未

來際的苦都能

7

脫

沒有 心 親 人我要度 2衣服穿 比如 你要行財布施 他, , 你很樂意 冤家對頭 布 , 那 我也要度 施;這個 個人是你的親戚 人是冤家對頭 他 , 怨親 平 ,或是好朋 等的 , 沒有 度 0 你 飯吃 友 不發怨親 , 他沒 , 你恨 有 不得他 平 飯 ·等的 吃

快

死

,

還

布

施

給

他

嗎?這就

是凡

夫發心

,

不是菩薩

為這 論 你 生 住 給 黃 , 相 得 的 金 個眾生很 用 , 太少 大 1 什 、 白 你的 為 麼東西 銀 , 住相 那 好 錢 ` 財 鈔 麼你認為眾生不好度 。沒有良心的眾生 布施呢?六塵。 票 , , 受了 發的 能 你的 看見的 心不能長遠 恩 色法 第 惠 , 得了 , 一用色 解 0 , , 這是色布 布 就退 決 他的 施錢財給這 塵 你的錢財 心了 來布施 痛苦 施 , , , 不但不報答你 比 他 個眾 你 布 如需要財 以 施 後 生 報答 的 , 有 時 良 布 候 你 心 , , , 施 還恨 的 不 你 , 認 眾 無

É 銀 再 鈔票來布施 看 著 經文 , — ,不要住相布施。 所謂 不 住色布 施 , 不住聲 你 用 眼 、 香 睛 看 、味、 見的 物 觸 品品 法布 無論 黄 施 金 0

不住香 味 不 施 法 有 面 説 住 布 衣 都屬於法布施 不能住相 的 服 施 聲布施 一布施 穿 : ,眾生沒有飯吃 , 菩薩於法 你 ,比如你講經說法, ,眾生沒有錢買香,你買些香送給他供佛, 給 他衣 0 無論: 八服穿 , 應無所住 , 你給他飯吃,這是味布施 你用哪一 , 這 是觸 或講開示給眾生聽, , 行於布施 種塵境 布 施 0 布施 不 ! 住 法 , 用 都 布 不許住相,這就合到前 施 。不住觸 這都是用聲音做 切六塵之法 , 就是香布 講 世 布 間 施 法 , 施 ` 去行· 眾 出 布 生沒 不住 世 施 布 間

## 須菩提!菩薩應如是布施 , 不住於相 •

生 , 應當. 須菩提!菩薩應如是布施」 如是行布施 0 「不住於相」 , 總結開示 , 你天天布施 ,你發心當菩薩 , 年 年布施 要去度眾 不住相

妙行無住分第四

才叫做菩薩

說 一六度法門 為 脫 法都是 菩薩 生 要度無量 死 行 , **!**菩薩 0 也 大 是 的 個 眾生 乘法門自利 用這六 法開 道 , 有 成無量法 0 無量 個 萬 法 種行門, 利 的行門 度 他 。菩薩行菩薩道 , 切眾 萬 利 , 不出六度法門 , 種行門不出六度 生了 是利益 生 死 為為 , 他 , 什麼要無量的行 也是 , 0 指 度是度 0 釋 用 一切眾 迦佛 這 六 脫 生 生 個 有 大智 0 法 死 菛呢 你 , , 自己 自己 所 慧 以 ?

這 六 種 法 菛 0 有 人說 佛法難 學 , 名 相太多 , 其實不出六度法 門 , 把 大 綱記

能

得

到

佛法

的

利益

,用這六種

法門;

你要令眾生得

到

佛

法

的

利

益

也

是用

Щ

度

因

他

著,大乘的法門你都記到了。

慳貪 昌 布 施 慳 , 不 吝 你還要教化眾生行 是自 要再去慳貪 布 施 己有錢 ,度慳貪 財 , 慳貪就生煩惱 。你要去度眾生怎麼度呢?剛才講的是我們自己行 不 捨 布 施 , 貪 0 眾 昌 是人 生 都 0 家 你要施捨, 有 的 慳貪的 錢 財 i 須煩惱 自己不慳吝 要貪 , 為 慳是 己有 慳吝 ,還要捨給 0 布 , 負是食 施 就 度

別人,這樣就把慳貪煩惱度脫。

偷盜 這就是你要勸眾生持戒, 否為佛弟子都是作惡。五 、邪淫、妄語 二、持戒 ,度毀犯。你度眾生,要勸眾生持戒,五戒前面四條:殺生、 ,是根本戒, 、酒戒,是佛弟子該戒,社會上的人喝酒不犯 就度毀犯,不再做惡業。 都是惡業。 你要是犯了這四條 , 不 論 你是 戒

脾 生 貪財的要去偷盜 頏 京氣動怒,動了瞋恨煩惱,自己害自己,叫他行忍辱,就度瞋恨 恨煩惱重 、忍辱 ,好發脾氣動怒,你要勸他行忍辱 ,度瞋恚。眾生的煩惱各有偏重 ,好淫的就去邪淫男女,以此類推 ,貪吃眾生肉的喜歡殺生 。因為不行忍辱, ,都是貪心重 0 自 有 的 

也不能講。勸一 可是因為懈怠成性 四 、精進,度懈怠。 切眾生要勇猛精進,精進就度懈怠。 ,天氣太熱不能講 比如你發了菩提心, ,天氣太冷不能講 學會講經說法,要弘法 身體有些不舒服 利 生

越 要想  $\mathcal{E}$ , 因 禪定 為無始劫來打妄想 度散亂 0 我們眾生的心是散亂心, 打習慣了。 怎樣能把散亂心降伏住呢?你 東想西 想,越不 叫它想

勸眾生修禪定,就度散亂心。

過 明 不 )來了 怕造惡因 正 理 六 你要說 般 若 , 得 , 惡果 因果 度 愚 癡 ` ,不明因果之理; 講正 0 愚 理給他 癡 是不 聽 明 大 , 他 叫眾 果 , ·生學佛 天到晚講邪知邪見的 不 明正 法 理 ` 0 學講 凡 夫 敢做 經 , 愚癡: 歪理 惡業 就 , 不 轉 他

脾氣 持 樣 就 戒 是自利 動怒,自己還會發脾氣動怒嗎?把自己的瞋恨煩惱也度掉了。 自 度 ]去行· 己 眾 ,你發心利他,自己得了利益 還會犯戒 生 布 ,令眾生 施 , 你還 嗎 得利 ? 會慳貪嗎? 你自 益 己也持 , 就 是用這 ·把自 戒 7 。勸眾生行 **)**六個: 己的慳貪煩惱 0 你 法門, 勸眾生不 布施 大乘 度 要 ,你得給眾 掉 動 法 Щ 瞋 1 妙法 恨 0 你 不 勸 生 你勸眾 , 眾 作榜 要發 利 生 他

妙行無住分第四

生不要懈怠,要勇猛精進,自己還能懈怠放逸嗎?把自己的懈怠放逸煩惱 也度掉了。你勸眾生要修禪定,自己不修禪定嗎?把自己的散亂度掉了

你勸眾生學佛法 、學講經,自己不學佛法、不學講經嗎?把自己的愚癡度

掉了 你本來發心去度眾生 ,利益眾生 , 結果自己得了利益

面說六度廣開是萬種行門,萬種行門合起來就是六度

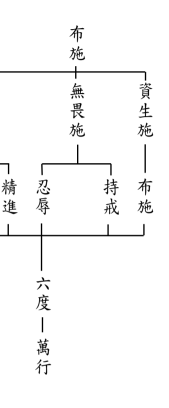
,《金剛

經》

前

考資料》 怎麼開示我們只行布施度呢?因為布施度,廣開來就是六度。你們看 畫了一個表,還有彌勒菩薩的偈誦:「檀義攝於六,資生無畏法 《 參

此中一二三,是名修行住。」



L 法

施

襌

定

般

若

攝有六度。「資生無畏法」,就是三種布施 檀義攝於六」 , 檀 ,梵語檀那 翻成中國話叫布施 , \_\_\_\_ 資生施,二、 布 施的義理含 無畏 施 0

,

,

開成三個,一、資生施,一攝一,攝一個度:布施度,指財布施。二、無 三、法施。 `是名修行住」,大乘的修行應安住在布施度裡 「此中一二三」 , 一 攝 一 、二攝二、三攝三,即攝三種 面 0 再看那個 表 , 布 布 施 施

度

畏施 ,二攝二,攝二 個 度:持 ,戒度 、忍辱度 。三、法施 , 三攝三, 法布施

攝三個度:精進度、禪定度、般若度。

### 三輪體空

六 度 法 門 , 度度 輪 轉 不 息 日 輪 0 各各如 夢 如 幻 等 無實體 日 體 空

今 舉布施言之: 內無能施之我, 外無受施之人, 中無所施之物 , 故 日三輪

體

空

也

講三 夢 車輪 受施之人」 度 如 度輪 輪 幻 不休息地轉。 再看 體空 轉 沒有: 不息, 《參考資料》 ,在外沒有所布施的人,人相空。 , 本體 日輪 內 **!無能!** 「各各如夢如幻 ` 沒有自性 。」不是今天行六度,明天不行六度 ,行六度,要三輪體空, 施 心之我 , 叫體空 , 在 ,等無實體 內 沒有能 0 「今舉布施言之:」 布 「中無所施之物」 , 曰體空。 」三輪體空 為 施 何叫輪呢 的 我 , 我 , ?「六度法門, 要天天行 相 現在拿 空 , **中** 間 布 外 , 如 , 像 沒 無 施

有 布 施的物品。「故曰三輪體空也」,三輪體空,就不會著相了

漏落 行布 水漏 多,來生來世生到天上享天福,你把人天福報享盡,就漏失了。漏是漏 上,享天上的福報 布 定受苦。 施一住相 施 到屋子 為什麼行布施不要住相呢?因為行布施不住相,才是成佛的正因。行 好像煮湯的鍋破一個洞,把你煮的一鍋湯漏失了;好像屋頂漏 雖 然有 裡 ,成有為有漏法,變成三界以內的福德,不是成佛的功德 面 好的 。所以報在人天,第二生好 ,把天福享盡,你的福報失掉了,一定要墮落,第三生 果報 , 報在人天,來生來世轉大富大貴的人, ,轉人享受人的福報 ;生到天 你 布施 水, 失、 你

享天福,猶如仰著臉向虛空射箭,一箭射上去,勢力盡了,一定要落下來, 勢力盡 《永嘉禪師證道歌》有段歌詞:「布施持戒生天福 箭還墜, 招得來生不如意 。 \_\_\_ 你布施 、持戒住了相 ,猶如仰箭 ,雖然生天上 射虚空

妙行無住分第四

你福報享完了,來生決定受苦。所以布施不能住相,才是成佛的正因, 住相 ,只能第二生享人天福報,第三生招來不如意,一定受苦

年年布施;今生布施,來生布施,不要住相。 相的念,還是妄念,要把它掃得乾乾淨淨,真心才能現前 住 念 木 一。若有 難 也不可以住。布施不住相注意到了,心裡存不住相的念頭 ,行布施接受了, 修大乘的行門,行布施不容易,因為眾生都慳貪成性,勸 些些, 便有一些些 再進一步勸他不要住相 一,一些些就是一點點 再進一步,連不要住相的心 布 施儘管布施,天天 ,心裡存了一 他行布施很 ,還是有所 點點不住 布 施

北方, 意云何?東方虛空,可思量不?不也,世尊!須菩提!南西 何以故?若菩薩不住相布施,其福德不可思量!須菩提 四維上下虛空,可思量不?不也,世尊!須菩提!菩 )!於

# 薩 無住相布施,福德亦復如是不可思量

菩薩要是行布施不住相 還 再說 虚空,不可以思量!「須菩提!南西北方,四維上下虛空,可思量不?」 空 方虚 不可思議 不 以思量 有 可思量!」不住相,不是落空了嗎?不會落空,不住相布施福 , 可不 上方 空 南 何 方 , 世 尊 ! 「 以故?」 可 可 ` ` 。「須菩提!於意云何?」 下方 西方 '思量不?」「不」字念否 以思量 ,這十方的虛空可以思量否?「不也,世尊!」 、北方 為什麼布施不要住相呢?「若菩薩不住相 須菩提!菩薩無住相布施,福德亦復如是不可思量。」 ,有多寬、多長呢?「不也,世尊 0 ,他所得的福德,像 四 維 , 就是四 須菩提!在你心裡以為如 ,是問詞 個角 : 十方虛空那樣不可思量 東南 , 虚空無量 ` 西南 ! 須菩提答:東方 三無邊 布施 東 北 何呢? ,東方 統統 德 更大, ` 其 西 的虚 福 不可 「東 北 德

妙行無住分第四

初 一發心 行 布 施 的 人 , 聽 佛說 布 施不 要住相 , 怕落了空 , 得 不 到 福 報 0

這 段經文 , 佛 開 示給我們聽, 不 住相 布 施 , 任運自 [然得無量的 福 報 0

四 不 種 裡 施 剛 你 落 分開 要住相 行 經破空論 口 於空呢 這 門合起 以 有 裡不是說 得 示 一種 我 0 到 所以第三分開示我們發大願 ?們起大行 人學 來是六度 無量 ? **>** , 闡 金 得清清楚楚 的 (金剛 明 剛 福 經》 報 , ,六度合 《金剛經》 經》 行 哪 第 布 裡空空洞洞 四分教我們修行的 , 叫 不得其要義 施 起 , 你行 講空, 來就 不要住 布 是 是叫 呢 施不住 相 布 , ,普度 學了 ? 施 蕅益· 你不要住相 0 告 方法 相 空空洞 大 切眾生成佛 訴 , 師 能 我 , 菩薩修 為 得到無量 們 洞 吅 的 妙行 , 斥 不是叫 理 這 萬 無住 , , 第 種 的 要離相 種 行門 你不行布 人,著《 四 福 , 行 分開 報 ; 第 布 , , 萬 哪 金 施 導

# 須菩提!菩薩但應如所教住。

第 四分最後一 段是總結勸導。 「須菩提!菩薩但應如所教住 教 ,

就 是如來的言教,佛說的法。須菩提你問:如何安住真心?如我所教導的

就安住你的真心

# 【如理實見分第五】

以身相得見如來。何以故?如來所說身相 須菩提!於意云何?可以身相見如來不?不也,世尊!不可 ,即非身相 0

但是 大行 要無住行施。第五分證大果,就是證得法身,自己成了佛,一 金剛經》 度眾生要行布施,就是行六度,行六度廣開 第三分發大願, 度一 切眾生成佛,要離相度生。第四分起 萬行,六度萬行都 切眾生 要修

前 面講過, 如來有法身 、報身 ` 應身 0 應身 , 是示現在印度國的 釋迦 都成了佛

如 理實見分第五

慧之 身 世 量 理 声僧 禮 尊 看見的 的 理體 體 實相沒有相 丈六金身 生 祇 劫的 出 ` 報 所 來 功德 身 以 的 的智體,理智不二的妙體生出來的 如 、三十二相 , 來三 只 , , 有 應該 無相之體 個 地上菩 得的酬 身 八十 , 薩看 , 實際還是一 所 報 以不 種隨形 得 0 報 見 身是證得了 可 0 應化 見 好 個 , 身 , 唯證 也 身 吅 , 相 法身 ,這是大心凡夫及二 是 應 應機 應 化 身 , 0 從法身真實的智 變 報 化 法 身 身 出 , 是修了 來 , 是實: , 由 乘 相 法 無

,

登 最 易 裡 法 地 難 ,我們怎麼能明白佛理 空 就 以 空 吅 學 , 上的菩薩 的 了 我 可 是 相 們 大 光空 乘 佛 , 就 佛法 相 是 佛 ,見的是報身 ` 法 佛 相 , 知道 相 相 0 要先 不 ` 空 法 ?沒有法寶,我們怎麼能得到佛理的利 容易空 相 知 0 道 切相的道 0 須菩提自從跟佛出家 但 0 是佛 因 沒 有 為 登地 柏 我們要尊重 理 ` , 法相: 眾生 以前 的 也是相 相容易空 菩 佛 , 寶 薩 天天見應化身的佛 ` , , 也 法 見 應該空掉 寶 的 乘 是 , 次的相! 沒 益 應 ? 所 有 化 也容 佛 身 , 這 以 說

道 了 相 理 四十年 現 , 要離 在 到了 每天見佛聞法,對於佛相已經執著得很厲害!前 相度生 般若法會上 ,要無住行施 ,還沒有登地,見的還是應化身的 , 就是度眾生要離眾生相 , 行 面講到般若 佛相,至少見 布 施 要離 的

施 相 這 個 道 理不是聽明 白就算 , 定要從心裡真實 悟 得

在 |你的心裡以為怎樣?「可以身相見如來不?」身,是應化身如來的 這 個時候佛就當面考驗,「須菩提!於意云何?」佛叫一聲當機者 丈六

你可不可以丈六金身、三十二相 ,見到法身如來呢 ?

金

身

, 相

是應化身如來的三十二相。見如來,

這裡如來,

是指法

[身如

來

三十二相,見到法身如 迷惑 行 恐怕 為 釋 什麼要當面考驗呢?因為悟要真正在心裡悟到,光嘴裡說明白不 迦佛是應身佛 他 — 說時 似悟 ,對境還迷」 來呢?怎麼用佛身當面考驗呢?因為前面離相度 天天對著他,見了四 , 說的時 十年 候好像開 你 口 悟 不可以丈六金 , 對 著境界還是 身

如理實見分第五

生 悟 呢 ?須菩提證得阿羅漢 , 回答 ,所有一 不也 切眾生都度成佛 世尊 , !不可以身相得見如來 在 阿羅漢中解空第一 , 你 茅 住相 0 那 我這一 。 — 他 聽 尊 佛 不可以丈六金身 (金剛 , 經》 你怎麼能 是真正開 住相

相

見 到

法

身如

來

身 應化 所說 實 身的 身相 相 何以故?」須菩提自已徵問,自己 , 身相 是 , 即非身相 無 相 , 丈六金身、三十二相 的 19相 。 \_\_ ,不是現在丈六金身、三十二 如來所說法身的身相 ,是虛妄不實的 解釋,我怎麼說這話呢?「 ,不是現在 一相的 , 所以. 應化 應化 如來所說的法 身的 身 柏 身 如來 相

得境界 大家 聽 不 都 懂 佛 分你 法不說眾生不能瞭解 現 在聽懂 面對順境現前,照樣起貪欲心;你面對逆境現前, 聽 0 你講 , 好 經的 後開. 蒔 候 悟 ,講經說法說的是教 7 , 只是好 , 乃至: 像開 你學會講 悟 , 並 ,悟是悟在 金 沒有真實 剛 經》 開 心裡。你最初 , 照樣起瞋恨 講 悟 得 , 面 很 對 好 不

心 因 為 你說得 好像開 悟 , 實 《際不 -是真 功夫 , 面對 境 界還是迷 惑 生 煩 惱

竟 也 把 你 世 麼 <u>.</u> F. 有 無能 長 界 報 佛像戴在 不說法 0 剎 首 遠 不了 現 我 |傷頌 的 塵 在 報恩者 要給 劫 講經的 時間 佛 度眾生 頭上 , 恩 : 佛當 剎是 0 0 身為 假 人少 <del>,</del>報 剎塵劫 座位 使頂戴 假 不了佛恩。 床 個 使 ´, 每 頂 世 座徧三千, , 坐在我身上 界 次講經我 把自己的身體變成佛的床座 戴 剎 塵劫 剎 , 世 塵 因 界 劫 , 為 我 身為 碎 都勸聽眾 , 佛出世為度眾生, 0 假 把自己的 成微塵 若不傳法度眾生 床座编三千 使 我 要報 **,** \_\_\_ , 要學講經報佛恩,《 身體變成 微塵算 佛 恩 , 若不傳法度眾生 你 , ,讓佛坐在 , <u>〔</u>個 把 床 不去說 畢 座 佛 竟 大劫 像 , 徧 無能 戴 法 你 三千大千 , 在 度 報 大智論 頂 我 身上 眾 恩 (戴這 的 澤 , 生 畢

尼 說 法 所 ,也用不著居士說法 以 你 要報 佛 恩 要趕 快學講經 0 在臺灣比丘很少, 說 法 0 在 大 沒有人講經說法 陸上 比 丘 多 , 用 不 ,眾生怎 著 比 丘

!

考驗呢?人家對你說幾句好聽的話:「某人會講經, 對 覺 經是 是 瞧 法 夫 法 佛 弘 麼 2.顛 能 得自己了不得 境 不 經 法 以為 沒有開悟怎麼行呢?但 所 跟 呢 界 倒 起出家人,講經說法為令眾生斷煩惱 得 以 嗎 大家結 ?發心學 到 你一 (其男居士 佛 你 超 ? 還是迷惑 自己 過 法 定要求 利 比 緣 〕 講得 丘 , 益 0 , 拿 學 比 ` 0 呢?但 居 丘尼 真實 女居士,在學校裡當老師 佛 了去講 好 0 法 有 士 , 大家 應該 在 來供養 佛 解 是臺灣比 四眾弟 在 是現在我們沒有開悟 悟 經說法 站 都愛聽 , 我 佛 大家。 在 來考驗 們 丘尼 比 子 , 講 才能報佛恩 丘 中 , 經說 一不能 把 很多 ` , 自 比 應 ; ,你先增加貢高我慢的 該 沒有 丘. 法 , 居 騙 尼 排 學會了 吅 , 都 在比 佛 到 後 別 士 0 , 要抱 在 最好能開 面 人 可 也很 , 講得真好 開 以 以講課 丘 兩 , , 為 要考 學 後 著慚愧心: 多, 悟 句 自己開 會 面 , , 自 你們 驗 講 悟 可 , , 怎麼不能 自 現 以講 ,大家都愛 經 , 不 煩 在 再 己 悟 說 要發心去 學 講 7 惱 法 經 用 怎 我 真 經說 會 , , 不 就 樣 說 就 講 面 功

真 前 聽 了 你 講 、功夫也沒有 他 你就是在迷,哪裡是開悟呢?應該大生慚愧 得 反之,有人批評:「 的 好 智慧 , 是 ! 無量 兩 句 空話 你聽見心裡起煩惱 , 辯才也無量 他講經有什麼了不得 說 你講! ! 得 不 你聽了 好 , 瞋 也 恨心生起來 是 很舒服 兩 ,不過隨便說說 句 0 空話 、很歡喜 ,這是逆境 0 兩 句空話都受不 , 這 , 自 是 現 順 前 境現 0 說 點

# 佛告須菩提:凡所有相,皆是虛妄!

佛 提 以 要是真實的 外 的 , 推 廣 一 棺 的 佛告 清淨 也是虛 須菩提」 步說 法相 相不會變化 妄 , \_\_\_\_ 的 , 都是虛妄不 ,還有 , 凡所有相 如來考驗 ,但是初地菩薩見到的報身佛相 什麼相不是虛 實的 , 皆是虚妄!」三界以內的染污法相,三 , 知道須菩提真 。不但應化身佛 妄呢 ?報身 (實開 的 佛 悟 是 相是虚妄的 7 地上菩薩 跟二地菩薩見到 再 叫 見 聲 連報身 [隆 須菩 的 界

如理實見分第五

給你說到最高的大乘佛法, 眾 想心 眾生 就 要信 夫二 的 見 天天對眾生著相 + 全相 得 到 地菩薩見到的報身佛相 佛像。 著相 的 的 乘的機現的相 報 佛 眾生 樣;二地菩薩見到的報 相 法 身 再 佛 難 , 0 無論是木刻、泥塑、畫的 就 這 進一 學就 , 所 你就 要生煩惱 是度你入佛門, 以對 步 ,天天動貪瞋癡的煩惱。所以你先去著佛的相,不 在這 動 , ;報身佛 著三乘 瞋 你要真 裡 恨心。不應當貪而貪,不 · 一没有 , 順 , 聖人說法 佛的相只是假相,不但應化身佛相是虛妄的 實用 乎你妄想心的眾生 跟等覺菩薩見的也不 , 信佛 是應地上菩薩的機現的相 最初叫 身佛相 功 , , 開佛像 Щ ,要見應化身佛的 才能 你著 , 你信 跟三地菩薩 ,你都要恭敬禮拜,要真實信 佛的相 見應化身佛 佛 , , 現在 應當 你起貪欲心 , 樣 因為: 見到的 應化 順而 , 相 再 你不 應化 , 身釋迦佛 瞋 精 都是虛妄之相 不 見 , -著佛: ;不順 進用 身佛 報 你 樣 動 身 愚 的 功 ,是應凡 佛 涅 乎 乃至於 要執著 凝心, 相 的 槃了 才能 你妄 , 著 仰 相

報 身佛相也是虚妄的

外道 這樣高深的道理 主 的 相是虛 0 佛 哪一 教道 種外道都要著相 理高 妄的 ,我們的教主釋迦佛告訴我們:我的相是虛妄不實的 深,不但超過所有中國的外道,也超過當時印度九十五種 ,它承認嗎?它不 , 尤其對於教主的相 承認教主的相是虛妄的 , 執著得厲 0 只有 害 , 你說它教 佛教才有

# ,

起斷 有相 當體即空。不但應化身佛的相非相,連 若見諸相非相 即見如來」 滅見 若見諸相非相」,不但眾生 皆是虚妄!」 你認為一 的功夫 這個 即見如來! , 切有相、有為之法,都是虛妄, 你只用 時候你見到法 功到 相非 諸 柏 相 [身如 報 , 非 當體 身佛的相也是非相 相 來了 節空; , 0 會走錯路 要用 你要學無為之法 連 佛的 功 闬 到這 , 相 ,就是「 墮 也 無 裡 是 為 菲 , 凡所 坑 沒有 相 認 ,

如理實見分第五

是 是虛 為 有 果 叫 相 坑 , 妄的 起 切 你 不 ·要緊 皆是虛 斷 法皆空 不可 滅 , 以著空 邪 , 金剛 還 妄 見 落到 起 , 經》 要 斷 0 , 不 是叫 招 空的 滅 說得明明 可 殃 見 : 「 地方 以著有 禍 你 不可以著有 0 唉 所 , 白白 再 , 不 呀 以 ! 也不 你 可 哪 , 哪有 定 裡有佛 修了 以著空 0 要會悟 「若見諸相非相 佛呢 • ,這時才能見到中道 , 下子 ? 應 , 化 悟 那 掉 身是虚妄的 到 麼你學佛 到 非 死 有 ,即見如來 水坑 非 空 法 , 裡 , 第 撥 報 0 墮 凡 無 身 . ! 義 所 大 無 忇

身 真 個 虚 郊 空 東 空的空是冥頑 來 西沒有 佛 真 教 ,不是凡夫執著的有,凡夫執著的有 (空不空 裡講空不 7 , Ш 不 , 才 空了 靈的 容易懂 ,能見 空。 , 沒有了 到 , 也不是沒有了 尤 法 身 其 如 怎麼能 (《金剛 來 , 所 成 經》 )的空 以真空不空 佛 上講 呢 ,是虚妄之有 ? , 沒有了的空是斷 的 金 空 剛 , , 即 經 既 V ,法身如 是 不 上 妙 是虛 有 所 講 滅空 室的 來的有 見 了 的 空 空 這 法 吅

諦

,

才

能

見

到

法

身

如

來

吅 妙有 不 口 思議的有 , 所以妙有不有 , 即 是真空

無相 身 沒有清淨 身 如 如 來 來 即 不 的 。這就是你有 見如· 但沒有 法的 相 也沒 來 相 九法 有 。不但沒有六道凡夫、 的如來 0 界眾生的相 你 點點相就生障礙,一定要空得乾乾淨淨,才 什 ,指法身如來 麼 相 都 空掉 , 連佛的 , **注**,法: 只 存 三乘聖人、 相也沒有 報身如 身無相,沒有染污法的相 應化身如 ,這時候法身 來 的 相 還是 來 的 證 如 相 Щ 來 不 , 現前 真 連 到 也 法 報 空

有 相 的 的非 棺 你 莧 ` 空的 相 到諸相 ,非相是空相,著空還是相 相 , , 著有 統 統空得乾乾淨淨 的 相 有 的 棺 不是法 , 才能證得法 ,不是法身,法身無相 身, 法身 身如 無相 來 0 你著 , 所 諸 以 必須 相非

7

地 凡夫, |見諸| 功夫差得太遠了,可以得到利益嗎?可以的。 相 非 相 即 見 如 來! 大乘佛 理 說 到最高 我們天天生煩惱 頂 點 T 我 們 是博

念頭 對著凡夫境界,你執著它作什麼呢?這樣迴光返照自己,我為什麼要去動 不是貪煩惱,就是瞋煩惱,都是對著凡夫境界生的。對著佛境不可以執著, 、生煩惱呢?都是對一 些凡夫生煩惱,凡夫哪有真實的?你的煩惱當

時就歇落下去,不是得到

《金剛經》

的

利益了嗎?

正 證,從第二分到第八分,都是講生信心,生淨信之心。昭明太子分的 清淨的信心。通理大師把《金剛經》 茩 |顯出來要生信心。 ,經文是淨信 第五分講完,接著講第六分,「正信希有分第六」,正信,就是生 ,我前面說過,四大科的科文都有明文證明,現在經文 的正宗分,分四大科:信、 解 科叫 修

# 【正信希有分第六】

# 須菩提白佛言:世尊!頗有眾生,得聞如是言說章句,生實

#### 信不?

說章句」 惑,不是疑惑很重。如是,是指著前文:若見諸相非相,即 須菩提白佛言:世尊 ,世尊現在說的是言說,將來結集成經典是章句 !頗有眾生, 得聞如是」 頗 有 見如來!「言 是輕微 的疑

他替擔心眾生聽得懂這個道理嗎?能不能生起真實的信心呢? 是不空。須菩提尊者今天聽到這個道理太好,於是生起真實的信心,然而 解到空,今天才聽到真空不空。「若見諸相非相」是真空, 生實信不?」能生真實的信心嗎?須菩提尊者解空第 , 即見如來」 他以前只

#### 者 佛告須菩提:莫作是說 於此章句 , 能生信心, !如來滅後 以此為實 ,後五百歲 0 ,有持戒修福

佛告須菩提:莫作是說!」 佛告訴須菩提:你不要這樣說 ,不需要

實的 惱惱 夠 世 就 這言說章句 能 呢 滅 涅 有 間 ?眾生見佛的善根成熟,見佛說法就得度。佛怎麼不常住世間呢 身 生信心 佛 信 是 槃 Ì 如來滅後」 只有佛才能來度,不瞭解佛大慈大悲,為什麼要入涅槃呢?不曉得 有 。入涅 再 為 心 佛 生有 住 度 , 世 Ш 就是我涅槃以後 以 化眾生 , 操在 還 無益 生 滅 此 為實 0 , 是能生真實的 , 生 淨飯王的夫人摩耶夫人, 凡 , 如來是應化身, 就 出 夫看來是滅了 等 。」不要說現在的眾生聽到我的言說章句 入 來 到 涅槃了 以 見佛得 後出家 , 到法 信 0 心 度的眾生都度了 初 運最後五百歲 , , 他度見佛得度的眾生, 三十 學 這 佛 個 法 世 歲成道 把釋: 的 界沒有 人, | 迦世 , , 說 看見 佛 有持戒修福 未得 法四十 尊生出 1 # 0 度的 界 佛為 Ė 九 來 應化身屬 什 眾 的 年 , 的 , 生善 眾 這 麼 人 可 , ? 要 生 八 個 以 , 苦 他 於生 出 對 根 生真 +世 苦 歲 界 於 住 世

擔

心眾生

聽了

不

瞭解

。「如來滅後,後五

百歲

,

有持

.戒修福者

於

此

章

句

佛 出 一世,其實沒有出世;佛入涅槃,其實沒有涅槃,都是示現的虛妄之相

實際天上的月沒有動 等於水清月現,水渾月無。水清了,月亮現出來;水渾了,月亮隱沒了 方法身根本沒有動。應身,是應眾生根機,有生有 滅

眾生的 限機 不夠 ,不能見佛得度 , 佛就 入滅 Ī

ŀ. 個 , 解釋不對 這五 後五百歲」 個五 , 首年 因為根據中國 ,其他的註解都解釋為第五個五百歲,二千五百年 ,二千五百年都過去了, 佛教歷史記載 , 如果這樣解釋 釋迦世尊涅槃已經三千年 , 我們 見 金 這 剛 以

經》 末 法 千年、末法一萬年,一共一萬二千年。正法一千年、像法一千年過去了 不能得利益了。 一萬年,按 中 國 佛教歷史,才過了一千年多一 那麼應該怎麼解釋呢?佛的法運:正法 點,還有 九千年 一千年、像法 的 法 運

得利益 所 以 後五百 滅 是指法運一萬二千年的最後五百年,學 《金剛經》

還是能

章句(若見諸相非相,即見如來!)不能生起真實信心呢?因為持戒能防非止惡 有持戒修福者」,這一句話要特別注意,為什麼不持戒修福,於此

修福能生善攝慧,才能對於般若深理,

生起真實信心

定。 定下來?沒有得到定功, 要能得到定功,才能生起智慧。你天天為非作惡,坐都坐不住,怎麼 持戒能防非止惡」 , 怎麼能生起智慧呢 定要持戒清淨 把一 切惡法都止住 ,才能修

?

善法能攝智慧,就是福能攝慧,要生出來般若智慧,你得修福,沒有福報 切善法,上供三寶是善法,下救眾生也是善法,一 修福能生善攝慧」 ,怎麼修福呢?上供三寶 ,下救眾生。 切善法都能引生出 修福能生 來

持戒修福的人,批評人家著相,他自己反而著些惡法的相。 有 此 學 金剛經》 的人,懂得一 點空理 不肯持戒 ,不肯修福 因為不持戒 看見

智慧生不出

來

正 信希有分第六

四

セ

吃 就 的 淫 佛 空理 為 弟 肉 不能 呢 不 子 著 防 , ? 他 其實這 楅 怎麼邪 非 止惡 說 , 天 : 天 淫 叫惡取空, , 於是 我這是不 作 ? 他說 惡 要殺 , 怎麼能 : 著相 起了惡見 生 我這 , 吃 。 \_\_ 得 眾 是不著相 到 他 7般若 生 , 淫 肉 為 欲 非 智慧呢 0 心熾盛 問 作惡 0 \_\_ 他: 他 ? , 你是佛弟子 認為 反 , 他 犯 而 認 以殺: 邪淫 沒有因果報 為 瞭 生 , 解 間 ` , 吃 他 怎 金 肉 麼 應 剛 殺 你 0 邪 牛

惡有 達 鬼 空 惡報 什 、永嘉禪 認 麼 為 事 , 不 他 師 -要著 都 切皆 證道: 敢做 相 空空 歌》 , 嘛 0 什 招 ! 說 :麼事 他 殃 : 把 禍 都敢做 因果撥 , 豁 惡一 達空 , 掉了 定有惡報 他 , 不 撥 0 在乎 大 莽莽 果 , 0 湯蕩 , 他要招 撥因果, 莽莽蕩 , 變成莽 殃 蕩招 什麼善 禍 殃 蕩漢 禍 有 善 冒 報 豁 失

這是空嗎?你不從持戒修福的有法著手,還證不到真空呢!所以到後五百 相 非 相 學 這 金 是空 削 經 **>** 即 , 見如 學 了空空洞 來,就 不空了 洞 的 空 0 , 持戒 你 懂 修福 得 **企** 四 剛 個 經 字 **>** 了 你 着 嗎 懂 ? 若 T 見諸 嗎 ?

歲 ,有持 ,戒修福的人,於此章句,能生信心,以此為真實之理

### 當 知是人,不於一 佛 、二佛、三四五佛 , 而種善根 已於無

量千萬佛所,種諸善根

0

眾生相信若見諸相非相,即見如來呢?「當知是人」,這個人善根深厚 釋迦世 尊解釋,到了末法時代,怎麼會有眾生持戒修福 呢?怎麼會有

「不於一 佛、二佛、三四五佛, 而種善根 。」他不是在一尊佛 <u>`</u> 尊佛 `

過去親近過無量諸佛,供養過無量諸佛,在無量諸佛面前,種下深厚的善 四 、五尊佛面前種 的善根 0 已於無量千萬 佛所 , 種諸善品 根 經

# 聞 是章句 ,乃至一念生淨信者, 須菩提!如來悉知悉見。

根

# 諸眾生,得如是無量福德。

怕我們生退心 要曾於 無量諸 ,產生疑惑,接著告訴我們,「 佛面前 種諸善根,我們哪有這麼大的善根 聞是章句」 , 呢?釋 聽見若見諸 迦 )世尊

恐 相 菲 柏 即 見如來這 段經文。「乃至一念生淨信者,須菩提 ! 如 來悉知

悉見 如來的心,就知道你這個眾生;如來的眼,就見到你這個眾生,一念就跟 。」一念,是很短 的 時間 , 生起清淨的信心,不執著有 也不 執著空

如

來相

旞

在 如 |無量諸佛面前種善根那樣的福德 來悉見,你能得如是無量的 是諸 眾生,得如是無量福德。 福德,得像前面善根深厚,親近過無量 你都得 如來悉知,你能得如是無量 到 的 諸 福 德 佛

,

得聞如是言說章句, 悟 到了 前 ,但是他擔心眾生聽 面第 五 分, 生實信不?」佛當下就制止他:你莫作是說!不要說 若見諸相 不懂這樣 非 柏 , 高 即 深的道 見如來 理,所 ! 須菩提尊者聽懂 以問 |佛:-頗 有 眾 加 生 且.

就 後 旬 是到了 還是能 有眾生聽到這章句 末法時代最後五百歲,只要這 生清 淨的 信心, ,還是能生信心。不要說是正法時代、 當 知這 個人善根深厚 一個人能夠持戒修福 , 定在 無量 像法 諸 ,對於這章 佛 時 面 代, 前 種

跟

佛

峝

時

出世的眾生善根深厚

,

聽了我的言說會瞭解,

就是如

來滅度以

你只要對 (《金剛 經》 所講的:若見諸相非相 面親近過無量諸佛 , 即 見如來的道理能夠 生 起

i。這麼一說,恐怕初發心的人退了心,所以世尊大慈大悲接著說:

念淨信之心,就得到 7跟前 善根深厚的眾生, 得到的福

德完全一 樣

過善根

### 何以故?是諸眾 生 , 無復我相、 人相 、眾生相 ` 壽者相 無

### 法相 ,亦無非法相 0

何以故?」世尊自己徵問 , 自己解釋 , 這個眾生一念之間,生了淨

信之心,為什麼能得到這麼多的福德呢?

法空,叫空空,也叫俱空,連空執他也空掉了,這就是三空及第。這一念 我執四相。「 淨信之心 「無法相」 下面 .佛就解釋:這一念淨信之心,要注意淨字,淨是清清淨淨,沒有 ,他的心裡清清淨淨,沒有我相,沒有法相 法執他也空了。「亦無非法相」 是諸眾生, 無復我相、人相、眾生相、壽者相 , 非法相 ,就是二空: , 也沒有空相 。 — 我 執 我空、 空了

### 若取法相 何以故?是諸眾生,若心取相,即為著我、人、眾生、壽者 , 即著我 、人 ` 眾生 、壽者

0

三分說:「若菩薩有我相、人相、眾生相、壽者相, 呢?「是諸眾生,若心取相 下面 佛 再接著解釋 ,「何以故?」 ,即為著我 為什麼要三空:空我 人、 眾生 ` 壽 即非菩薩。 者 因為前 空法 在般若 俱 面第 空

即著 空法 法會上有我執四相,你就不叫菩薩了。因為 一乘聖 執 我 四相 人阿羅漢 人 、眾生 定要把法執空掉 ,我相空了 、壽者。」 ,法相還不空,所以不叫菩薩。「 菩薩高過二乘聖人,不但空我 , 大 [為法執不空掉 你一 取著,就有我執四 , 你 取著法 執四 若 相 相 取 相 就有 , 法 現前 還 相 要

### 何以故?若取 非法相 , 即著我、人、眾生 、 壽 者 。 是故不應

# 取法,不應取非法。

等四相

相 你要是取著空執 即 這個· 何以故?」我們學大乘佛法,要求證我空、法空。我空了 著我 功夫就夠高深,為什麼二空之相 人 、眾生、壽者」, ,還是有我、人、眾生、壽者四個相。 非法相 是二空之相:我空 ,還要把它空掉呢?「 這就是還存那麼 法空 若取 , 法 的 也空 非法 相

點 個 相 點 嗎?\_ 就 有 是故不應取法 點點 ,你心裡頭就不清淨 , 不應取非法 。 \_\_\_ ,心裡頭存個我空、法空, 以是之故 ,不應取著法 還不 ,不應 是

取著空

### 以是義故 , 如來常說: 汝等比丘 , 知我說法 , 如筏喻 者 法

#### 尚應捨 , 何 況 非法 0

法像過 為代表 首眾 如 來常說」 以是義故」 包括比丘尼、優婆塞、優婆夷 的 知我說法 船 以前 ,因這個道理之故 樣 我如來常常說 這 如筏喻者 . (樣 的法 你何必 : 你們聽我說法 , ,都是聽大乘法的四眾弟子 就是我要空 汝等比丘」 , , 法 不 比 要空 -要起: 丘 , 是四 執著 , 空也要空 眾 , 我 以比丘 弟 說 子 的 的

筏是用許多大竹竿連接起來, 可以過河,不一定用竹竿做的筏 , 指 舟

河

筏

,

起

執執

著 呝 ?

樣 經登 筏 船 你 現 渡 之 起 在 過 , 登 法 到岸 類 病好了還吃藥 煩 到岸上 1 執 惱 岸 不須船 /[\ 流 , 就 又生法執 的 ,還背著船 , 登 Щ 不 -要用| 到 。 \_\_ 舟 彼岸 , ,不是因藥增病嗎? 要過 大的 1 的 走 病 0 , 還 嗎 換句話 叫 河需要用筏 你 要法 ?沒有 船 應該 , 說 作 總 瞭解 而言之, 什 斷 , 法 煩惱 麼 , 沒有過河的工具 口 所以法是治煩惱的 呢 , 以斷 如 ?等於治 , 就是 需 來說的 煩惱 要如 渡 法 來 河 病 , 等於船 的 的 , , 都像過 有 法 工 不能過 具 病 ; 等 , 筏 煩惱斷 才 0 過 河 需 斷 的 去 渡 河 1 要 船 掉 河 , 吃 煩 你已 !須用 但 筏 了 藥 惱

講 跟 成 世間法 前 心 面 法尚 裡有點不安 [經文 應捨 佛法 不 大 尚 順 何況非法。」 且 , 0 應該 前文是:「是故不應取法 我 每 捨 次 講 , 何 金 況世 《心印疏》 剛 經》 間 法呢 都是依 ?這樣 《新眼疏》 ,不應取非法 著 《心印》 雖然比 都 疏》 較 把「非 好 。 \_\_\_ 與 ?解釋 非法 法 新 覞 但是 解 疏》 是 釋 登了岸,

不要船

筏了

正

|空,因為你取著法,就起我等四相;因為你取著非法,還是起我等四 相。

這二句我想了很多年,想出來一種解釋,能跟前面經文配合起來,給大家

做參考。

尚且應該捨,二空沒有侵斷煩惱的功能,你何必執著二空的非法呢?所以 法尚 應捨 何況非法。」非法,還是指二空。 法有侵斷煩惱的 功能

空的非法

,還是要空掉

你發過菩提心,沈到二空的境界,不去度眾生,退失你的菩提心,所以非 菩提心,因為他沈空滯寂,沈沒到空寂的境界當中,有退失菩提心的損失。 前 面說過,你一執著空相,還是起我等四相,出了偏差!二乘人不發

字,清淨的信心,就是三空的信心。不要忘記了,信的是:若見諸相非相, 第六分後面這一大段,解釋要空我、空法 、空空,就是解釋淨信的淨 法的空相

,還是要把它空掉,空得乾乾淨淨

就是中道,這樣才能親證法身如來,一念清淨之心,就是這樣清淨的 即 見如來!若見諸相非相,不著有;即見如來,不著空,不落空有二邊

### 無得無說分第七

# 須菩提:於意云何?如來得阿耨多羅三藐三菩提耶?如來有

# 所說法耶?

說法 當 世尊證得菩提果才成佛,得了菩提果,不是有菩提果法嗎?如來成了佛就 面 .考驗須菩提,看他的心是不是淨信之心?也是考驗我們的心,是不是 這還是解釋淨信之心,要是說一切都空,我也空、法也空、空也空, 說法四十九年 , 說 到 《金剛經》 已經四十二年了,沒有說法嗎 ? 佛

須菩提:於意云何?」 須菩提!在你的心裡以為如何?「如來得阿 淨信之心?

耨多羅三藐三菩提耶?」如來有沒有得到阿耨多羅三藐三菩提呢?「如來 有所說法耶?」 我天天給你們說法, 你說如來有沒有說法呢?

### 菩提 須菩提言:如我解佛所說義,無有定法,名阿耨多羅三藐三 。亦無有定法 , 如來可說 0

定法 我須菩提解 ,名阿耨多羅三藐三菩提。 須菩提言」,須菩提答覆世尊,「如我解( т'せ) 悟 如 來 所 說 的義理 , 亦無有定法, 沒有一 定的法 如 來可 Щ 做 說 问 。 \_\_\_ 耨多羅 佛所說義, 解是解 悟 無有 , 如

提

也沒有一定的法

,如

來可

說

0

來 六金身、三十二相 前 須菩提回答:世尊!不可以應化身佛的丈六金身、三十二相, 面第五 分, 佛問 , 見到 ::「可以身相見如來不?」可不可以應化身佛的 法身如來呢?「不也,世尊 ! 不 可 以 身相得 見到 見如

回

耨

多羅三藐三菩提沒有呢?我說法說了幾十年,你說我有

壽 證 實的 佛是應凡夫、二乘之機示現,報身佛是應地上菩薩之機示現,都是虛妄不 是法 法身. 虚妄不實的 如來了 是虛妄 即 者 到法身 見如 相 如來。「 這 0 身實相 裡 ! 0 來 若見諸相非相」 無法 淺之見, 0 再考驗須菩提 」不但應化 到 了 , ,不是應化身佛的身相 何以故?如來所說身相 , 相 應化身佛的身相空了 你用觀照般若的智慧觀空了之後 第六分,佛說 , 曰 亦無非 悟 身 佛 ;深之見 ,我證得阿 法相 , 的 應化身佛的 相是虛妄的 : — 0 , 就是 耨多羅 是諸眾生, 日 , 0 ,即非身相 證 應化身佛的丈六金身 釋迦佛再進一 相 無我: 。 見 , 連 三藐三菩提才成佛 , 報身佛 報 , 執 無復我相 不是眼睛看見 身佛 , 。 — ,真空不空 無法 步說 的 因 的 為如 相 執 相 也是 : 、人相 , , 來所說 三十二 亦 凡所 , 空 切 , , 無空執 就 你 是 柏 的 ` 親證法身 說 你悟 有 眾生相 都空了 的 我 應 相 相 身 得 化 相 , 到 , 是 皆 征 身 `

沒有法可說

那 相 呢 邊 ? 這就 非 邊 空非 他 是 自 他 己 也不說無菩提 有 再 7考驗一 解 ,他答覆得真妙 釋解 下有 悟 的 道 口 佛 理 得 相 ĺ , ` 沒有 他 法 無法 相 不說有菩提可 定法 沒有 可 說 ?須菩提是真 , , 那落 Ш 问 得 耨 到 多羅 空 , 有 那 法 正 藐 邊 解 可 說 悟 0 菩提 他 , 到 那落 不 佛 落 相 也沒 空有 到 ` 有 法

有

定法

,

如

來

口

說

沒有 眾 著 覺 <u></u> 夫 九法 生 的 的 佛 的 凡夫外道, 不 四 得 薩 界的眾生 覺 耨 相都空了 的 多羅 , 你 菩 外 對 道 提 誰 你對誰說正覺呢?所以真理是絕對的, 藐 , 才 的 Щ , 說 你 邪覺 無上  $\equiv$ 無 對 一菩提 取 上 個 什 0 , 呢?二 麼 佛 對 最高的名稱 , 人說 著 翻 得 成中 的 乘的相空,沒有 乘 菩 無上正等正 人人的 ·國話叫無上正 提 , 吅 實際是對待的假名言相 不等 正 覺 **慢呢** 0 , 佛 回 不等了 得 耨 一等正覺 ?菩薩 2的菩 多羅 對待的都是假名言 你 提 的 三藐三 ,對著菩薩有 對 叫 棺 誰 正等 空了 一菩提 說 0 正 把 0 等 對 沒 九 , 是對 著 呢 有 法 有 界 凡 ?

相,沒有定法,取名叫阿耨多羅三藐三菩提。

名醫 病 說 小 言 跟 切 乘法 相 長 你們 人 入說短 應 相都空了 講 0 你 沒有定法 |講 ;對著大根機的眾生 如 佛 的 來說法 ,不是精神病嗎 經 果是假名言相 病 , 施藥 說我是對著 , 我的名字還能. 可說 ,是應機說法 ,名醫 0 如 **,** \_\_\_ |哪有 來說法 你們· ?這就是如來得的阿耨多羅三藐三菩提,是假名 一,就說 切法都是假名言相 大家說 存 ,哪有 定的 在 ,是應機說 嗎? 大乘法 藥方呢? 的 定的法可說呢 比如你們大家來聽講 0 等 ,跟名醫開 法 到 要是有一定的 ,對著 大家都散 , 學佛第 藥方 小根 ? T 步 機的眾 樣 我 藥方 經 在 先空我 , , 說 你 生 講 就 是什 我道 堂 就 不是 上 |麼 還 說 源

#### 所 何 以故?如來 以者何 ? 一切賢聖 所說法 , , 皆以無為法 皆不可取 , 不 ,而有差別 可 說 , 非法 0 0

心的法 何 , 如 以 故? 來 可說呢?「 為何沒有一 如 來所說法 定的 法 , , 皆 Щ 做 不可 问 耨多羅三藐三菩提 取 , 取 是 取著 ? , 因為 沒 如

定 法 來 **浜所說** 邊的 法; 非法 的 法 也不 , 皆 不 是有 可說如來說的法 不可以 法 取著 非 非 0 為 法 什 ,是空那一邊的法 , 不是空法 麼不可 以 。不能 取著? 說 , 不 要離開空有 如 來 可 說 說 的 , 法 非 兩邊 法 , 是有 ` 非 , 才 那 非

是中道第

義

諦

若 諸 得 用 地 功 的 大菩薩 以後有十 不 太顯 理 所 修出來實相般若 醴 以 本 明 0 者 無為 個 來 , 何 要注 具 地 ? 有 法 , 叫 意聽解釋 , , 切賢聖 是實品 做 不是修 十聖地菩薩 ,那是有所作為 相 , 般若 行造 0 皆 十住 以無為 作 ,也就 炭 0 ` · 十行 的 法 是人人本具的自性清 切賢聖 ,變成有為法 0 , 要是沒有 ` +而有差別 迴向 ,就是三賢十 實 , 袙 稱 0 0 實相般若 為 般 這  $\equiv$ 若 賢位 淨 聖 , 句 你 心 , 包括 菩 經文 自 天 0 天 實 薩 性清 修行 翻譯 相 0 切 登 般

淨心本來具有,無所作為,不是有 所作為,才有實相般若 ` 自 性清 淨

提尊者就這 雖然有淺有深,是他明白不執著有 有的法,不可說是空的法。恐怕眾生懷疑如來所說的法 起執著 切菩薩都是依著無為法修行,才證得三賢十聖的差別果位。差別果位 以者何?」須菩提領悟到:如來所說的法 證不到三賢位 個 嶷 惑再加 以 也證不到十聖位 解釋 ,不執著空 切 習聖 , 皆以 ,中道的義理才證得 ,不可取著 無為 法 沒有妙用 , 丽 , 不可 有 差 , 別 他 須菩 說是

佛 究 或彩 但 !是你不要聽偏差了,佛涅槃以後,我們現在要供佛像,用木材雕刻 經 不 繪 金剛經》 要供佛,也不要聽經了 聽 佛像 經 , 不 , 要燒香 講三空之理 -是著 了 ` 供養 法的相? ,我也空、 、禮 0 **如** 拜 這樣你聽偏差了, 照上 ,不是著了 法也空 面所說 , 佛的 , 空也空 不 害到自己, 應該著 相?我們天天念經 , 只怕空不乾淨 佛的 拜 相 佛的像 , 不 佛像 ·要拜 、 研 0

供 佛 的 像 , 就 怕 你 **不**用 功拜 ,你要是真正 莊 拜出· 功夫來,才能 空 凡 夫 的 相

不 了 過 本 間 因為你知道 現 來你不看 做 在 最害人的莫過於電視機 不 到了 !拜佛的 , 0 送到家裡你不看嗎?本 可 是 好 你要是 能對治煩惱 拜 佛 ,家家都 拜 出 功 有電 來你不 夫 來 視機 家 聽 裡 , ,這就把魔送 送到 的 人都 家 裡你 看 電 到家 不 視 聽 , 裡來 你 嗎 ?

看

,

處

,

0

特 木 六金身、三十二 材 雕 ! 口 是你 的 彩繪 聽了 相 的 佛像 見到 金 剛 應 經》 , 身 更是假中之假 佛 , 覺得不對 , 凡所有相 了! ,還拜它作什麼?這樣想你就 皆是虚妄,連 面對的活佛是假的 報身佛 , 不可 也是空 以 的

能見到如來 知 道它假 若見諸 , 這 。若見諸相非相,正是法身顯現的時候,法身在哪裡 相非相 就 見到 諸 即 相 見如來 非 相 0 ! 見 到 你沒有懂這 諸 相 非相 , 不 句經 定 , 能 要把諸 夠 在 相 假 ?有個 駁 記相之 記 掉 中 才 地

就 見 木 在 方 材 諸 中 見到法身如 就 雕 間 相 不是法 的 不對 非 佛像 相 , 這 身 , 來了 在 ; 法 嗎?遍不到 個 哪 時 裡都 身沒 候 有 即 不對 見如 個 你彩繪 地方 0 來 法 [身遍一 的佛像嗎? 你 你 芷 看 在拜 切處 《楞嚴 木材雕 ,法身在一 你懂得 經》 , 的 在 《金剛 佛 內 像 切法上 不 經》 彩 對 繪 的 , 在 的 遍 道 外 佛 不 理 不 像 到 對 , 時 若 你

淨 若 修 行 執 有 去 用 淨 著 個 也得 不是修行造作出來 功 法 , 法 而 個 身 0 修行用功不是修法身, 身 不能證 不 不 如 無法 才 到 來 能 無為 , 就是我們的自性清淨心 顯 得 身理體, 現 。 \_\_\_ 法 , , 實 因 那 的 為被妄想執著障蔽住了 我們與佛無二 相 是 0 般若 有 但 是你聽偏差了 所 才能 不是修實相般若 作 為 現 嘛! 一無別 前 , 那是無為法 0 怎樣能 你聽錯了 : ,怎麼不現前呢?「 唉 0 , 那是無為法 把妄 要把妄想執 呀 ! , , (想執: 無所 人人本 我 不要修了 著 作為 具有 著 去 0 修行 皆 去 掉 |因妄: 得 本 呢 實 用 修 來 乾乾 ?修 相 功 想 來 具 般

是斷煩惱 , 斷妄想執著 ,不修行用功 , 你是大凡夫,不是大如 來 啊 !

要離 相度生 從第二分到第八分,是略明降住生信分,第三分說度一切眾生成 · ;第四分說行布施,不要住相 ,要無住行施 0 實際到第七分就 佛

把信心成就 7 下面第八分是較量持經的 温福德

### 依法出生分第八】

須菩提 故?是福德即非福德性,是故如來說福德多。 是人所得福德 **!於意云何?若人滿三千大千世界七寶** ,寧為多不?須菩提言:甚多!世尊!何以 , 以用布施

織 消文,什麽叫三千大千世界?這是一尊佛教化的區域,三千大千世界的組 ,是先從一 這 段是要較量持經的 個小世界作單位 温福德 中間 先說這一個 座須彌山為中心點, 人著相布 施七 有一 寶 的 個 福 太陽 德 先

合起來叫做三千大千世界 世 位 大千世界 再 界、二個 月 界 亮 以 中千 ,叫大千世界。三千大千世界,不是指三千個大千世界,而是指一個 個小千世界、二個小千世界…… 四方面有四大部洲,合起來叫小世界。以小世界作單位,一 小世界……數到一千個小世界,叫小千世界。再以小千世界作單 世界作單位 ,因為這個大千世界,是成自小千 個 中千世界、二個 數到一千個小千世界,叫中千 中千 、中千 世界…… 、大千 數 , 到 經 過三個 千 個 個 -世界。 小世 中千

提 : 銀 滿三千大千世界的七寶 是假設之詞,並不是事實有這件事,只是作個比方。假若有一個人, 琉 「是人所得福德,寧為多不?」這個人得的福德,算不算多呢? 須菩提!於意云何?若人滿三千大千世界七寶 璃 ` 玻 璃 硨磲 ` ,拿來布施。 赤珠 瑪瑙 七寶 ,七寶是世間的 ()《阿彌陀經》 , 以 寶 上有明文:「金 用 物 布施」, 世尊問須菩 把充 若

了。 「何以故?」我為什麼說他得的福德多呢?「 須菩提言 : 甚多!世尊!」須菩提說 , 這 個人得到的福德真是太多 是福德即非福德性 , 是

故如: 在 相 |福德之相上,既然有一個三千大千世界,又有七寶的相,一定是講事相 ,不是福 來說福德多 德的 本 0 性,福 \_\_ 我說他得的福德多, 德的 本性是無相之法,不可 是我 聽如來說的 以說 多 福 , 德 不 可 , 是福德之 以 說 少

所以如來說 福德甚多, 我跟著如來說福德甚多。

### 勝彼 若復有人,於此經中受持, !何以故?須菩提 ! 乃至四句偈等 切諸佛 , 及諸佛阿耨多羅三藐三 ,為他人說 , 其福

# 菩提法,皆從此經出!

佛言:若復有人,於此經中受持,乃至四句偈等,為他人說,其福勝彼 若復有人」 ,這句上 面應該 有「佛言」二字 , 翻譯的人把它省略了 !

這是較量持經、說經的功德,超過七寶布施的功德

字地算 有十萬五千偈,裡面長行文多得很,偈頌也有,比較少。你聽了又咬文嚼 偈 不懂得偈的意思。 偈都 「一切有為法 其實四 句偈?《金剛經》 以色見我,以音聲求我,是人行邪道,不能見如來。」另一個是三十二分: ,不是像中國的詩,固定幾個字一句。比方唐朝第三次翻譯的《華嚴經》 不對 先解 [句偈 , 到 ?釋四句偈,《金剛經》只有兩個四句偈,一 ,而是:「無我相、無人相、無眾生相 区是 ,如夢幻泡影, 是指 《金剛經》 的註解很多,彼此辯論了很多道理,有人說這兩個四句 偈是印度的梵文翻譯過來的,梵文三十二個字是一個 小段經文 上哪三十二個字呢?這都是不懂得經的道理 如露亦如電 , 應作如是觀 、無壽者相。」 個是二十六分:「若 。」究竟是哪 這 些人都 個 四

再講「受持」二字,領納於心叫受,憶念不忘叫持。受是受其文,持 依法出生分第八 一六九

,

廣 的 常常記在心裡,不會忘記叫持。受持什麼義理呢?簡單地說 的義理 是持其義 說 離 到第七分為止,這些義理你領納於心,憶念不忘,就是受持 相度生 , 把 ,第四分的 《金剛經》 無住行施 的經文讀熟,領納在心裡叫受。 ,第五分的若見諸相 非相 把裡面含 , 即 ,就是第三分 見 《金剛 如來 的 義 理, 再

德也很 是利他,能為他人說全卷《金剛經》 偈等」, 乃至自己受持 「受持」 布 施 的 福 大 ,受持其義理 德 。 — 其福勝彼」 0 一小段經文的 能受持全卷 , 所得的福德 : 義理 ,功德更大,乃至說一小段經文 《金剛 , 勝過以充滿三千大千世界七寶作 ,這是自利 經》 , 福德最大 0 0 他人說」 乃 至 四 , 旬

若

復有人」

,假若另外一個人,「於此經中」,於此《金剛經》

中

何以故?」這個人的福德,為何勝過七寶布施的福德?「須菩提!

0

裡 切 面 能 諸 出 佛 , 及諸 切諸: 佛阿! 佛 , 乃至 耨多羅三藐三菩提法 ·於諸佛的阿耨多羅三藐三菩提法 ,皆從此經出!」 因為 都是從 《金剛經》 《金剛

經》 生出 來 的

### 須菩提 !所謂佛法者 , 即非佛法 0

是 多 的 非 羅 相就對了 佛 即 法 相 三藐三菩提法 前 離 面講不要著佛的相、 ,當體就空 相 , 不 是叫 ,皆從此經出 你落 , 如來沒有著佛的相 到 斷 法的相 滅 !」這不是著相了 0 所謂佛法者」, 怎麼又說:「一 ` 法的相 嗎?要知道,叫 ,你不要著佛的 如 切諸佛, 來 所說的 及諸佛阿耨 佛 法 你 相 離 相 法 即

麼 一時候講空空洞 學 金 剛 經》 洞的空呢?講的是真空,真空不空,即是妙有 不會學 學了空空洞 洞的 空 你 着 講 T 個 禮 (金剛 拜 經》 什

,

,

!

,

到 量 能 紅無量 前 生出佛 温福德 的 温福德 像 ` 法 十方虛空那樣無量 , , 哪裡落到空空洞洞的空呢?第四分無住行施 超過三千大千世界七寶布 ,哪裡落到空呢?你受持《金剛經》 施的 福德 , 哪 裡落 , 到空呢 你能得到無 得

講二諦的道理 文「所謂佛法者 在 i經文: 上還 , 說 ,即非佛法 要注意 明如 下 , 所謂 ,是名佛法。 佛 法 者 , 即 是說三諦, 非 佛 法 0 只說二諦 《參考資料》 , 下 上有 面 經

### 二諦

諦 凡 者 俗迷情之法 「二諦」者 聖 智所 見真實 , , 真 故 日俗 諦 之理 。其為凡俗事 俗 性 諦 也 也 0 0 是 俗 離虚 諦者 相之道理 妄 , , 迷 故 情 , 日 決 所 真 定 見 0 世 其 而 間 理 不 決 動 之 事 定 , 故 而 相 也 不 日 動 諦 0 是 , 0 真 順 故

『二諦』 者,真諦、俗諦也。」 先講什麼叫俗諦? 「俗諦者 迷情 日

諦

也

我們 的 諦 真 有 決 故 見 所 而 育的 定 諦 不動 見世 相 法 E 到 諦 的 ,下面經文「所謂佛法者,即非佛法,是名佛法。」是由二諦的道理 再 凡夫見不 不 , 對 看 也 理 間之事 動 0 , 故 曰 性遠 沒 凡 |著經文,「所謂佛法者,即非佛法。」這是按二諦解釋,說 切差別 , 諦字怎麼講?決定不動的道 夫 吅 有 諦 講 做 到 相也。 法 離虚妄 也。」我們凡夫見到的 俗諦 的 有差別 事 ,是聖人的智慧見到的。「 相 相 ° 是 ,不是虛妄就叫做真 , , 都 所 事 順 真諦者 相 以 吅 凡俗迷情之法 做俗 0 按 即 , 菲 理 。 — 聖 性 佛 智 其為 法 上 所見真實之理 講 理 都是世俗的差別事 , 故 , 凡俗事相之道 0 , · 真理決定而 這 Щ 聖 是離虛妄,故曰 日 是 做諦 人的智慧 . 俗 《 金 。 \_\_ 0 性 在 我們 剛 也。 經》 所證 世 不動 理 間 凡 , 相 決定 開 真 真 法 得 夫的情識 所 [上這] 始 的 0 是虛妄 實 其 有經文講 以 的 而 , 沒 Щ 有 理 個 理 不 做 道 決定 所 有 的 佛 動 性 佛 真 理

依法出生分第八 セ 三

引 申 到三 一諦 的 道 理

開 伏其心?」 分 的 生 怎 分是第二大科 提 問問 果、四果,有沒有住相呢?須菩提是四果阿羅漢 果位 得 樣降? 來 滅 前 IF. 令 我 簡 宗 度者 面 小 略 善 要離 分分 離 (們開 世尊先答覆降心的方法 乘 男子 說 相 , 明降 要離 有 : 四 相 , 是叫 四 解 — ` 大 , 你 推 善 . . 心 個 度眾 ,還是先講降 科 果位 廣降. 女人 我們發 把 離 , 相 生 從第二分到第八分是第一大科:「 切 住 , 的 ` 也 發 住心無住的道理 大願 開 相 相 ]要離 解 问 都 , Ш 分 耨多羅 離 心 , 相 普度 得清 的 離 , 0 方法 , 再答覆住心的 相 佛 把降 \_ 度 清 三藐三菩提 問須菩提 生 淨淨 切眾生,皆 , 後講 心 心 0 , 令我們生清 離 把它推廣開 , 你 相 住 方法 的妄心不就 心 心 ` 你們 他是過來人,他答覆 住 的 入無餘涅槃 , 云 方法 小 0 證 從第九分到 無住 何 淨 來 1 略 的 講 應 0 初 明降 信 降 降 的 住 , 果 證 道 ? 云 伏 心 心 , 實 住 的 住 T 理 方法 須菩 生信 無眾 聖人 十六 7 推 何 果、 廣 降 ?

,

沒有住相就對了,就和佛講度眾生要離相一樣,那就是降伏妄想心的方法。

## 【一相無相分第九】

菩提言:不也,世尊!何以故?須陀洹名為入流,而無所入。 不入色、聲、香、味、觸、法,是名須陀洹。 須菩提!於意云何?須陀洹能作是念:我得須陀洹果不?須

從今天起證得初果,已經預入聖人的流類,不是凡夫了 果 。 是入,流 初果叫須陀洹 小乘有聲聞、緣覺,這是講聲聞有四個果位:初果、二果、三果、四 ,是流類 ,他最初預入聖人的流類 ,翻成中國話叫預流, 《金剛經》翻譯為入流, ,所以取名叫入流。意思是他 預 , 就

須菩提:初果聖人證得初果的時候,他心裡有動:「我今天證得初果了!」 須菩提!於意云何?須陀洹能作是念:我得須陀洹果不?」 世尊問

一相無相分第九

這個念頭嗎の

學大辭 觸 洹 理 然名字叫入流 而 會動這個念頭 有見惑 無 , 法 他六根不去攀緣六塵 所 所 須菩提言:不也,世尊!」須菩提回答:初果聖人證了初果,他不 , 因 典》 以 入 思惑 他一 。不入 為 0 他證得我空之理,不起分別心,不入六塵的境界,才叫須陀 定不會動 ,可是無所入,他斷了見惑,不入六塵法。三界以內的煩惱 , 0  $\wedge$ 見惑是迷理之惑,詳細的解釋有八十八使, 金剛經》 色 何以故?」 ` 聲 :我今天證得初果的 ` 是講大乘法 香 0 外 為什麼他不動念頭呢 味 面的境界不出六塵之境: ` 觸 , ` 初果聖人斷見惑 法 , 是名須陀 念頭 0 ? 洹 須陀洹名為 色、 , 0 親自證 你們去看 因 聲 為 ` 須陀 香 得我空之 入流 味 洹 佛 雖

過 在般若法會上都是四果阿羅漢,用不著解釋這些名相,也不是講小乘 初 果 果、三果、 四果這些名相 , 佛 在 講 问 含 經的時 候 , 都詳 細 氣,那是妄想上加妄想,不是降伏妄想的方法,怎麼對治妄想呢?不理它。 想 誤 多 相 四 發心去度眾生成佛 家 看見而 才發現房間裡很多垃圾 入無餘涅槃要離相,須菩提你不是叫我給你講,降伏妄想心的方法嗎?你 前 果的 。過去你房間裡沒有光明,桌子、地上都是垃圾,你沒看見。開了電 ,不起妄想心,妄心不降而自降, 你不用功是天天在打妄想,只是你不知道 很奇怪!不用功還沒有妄想,一 我 功夫,這是講四果離相,是叫須菩提引證前面第三分,說度一切眾生 Ë 們 人 現 0 用 把你用過的 在用功妄想很多,參禪 功才覺照到妄想多, ,不要住相,妄心就降伏住了。 功夫講出 ,不是開了 來 比方念佛 燈,垃圾才多,是本來就多 , 用功怎麼這麼多妄想?這是你解釋錯 或者持咒 解釋這個道理 使大家瞭解 , 0 ,或者念佛, 一念佛妄想就來 現在你用功 , 怎麼離相呢? 初果不動念 越用功妄想越 , 才知道是妄 , , 自己 以前 因 你是證到 為 )很生 沒有 他離 燈

說的離相 妄想沒有了。你越理它,妄想越多,所以妄想起了不理它,就是《金剛經》 打了妄想你 0 妄想是妄念,你把妄念遠離開,不就沒有妄想了嗎? 不要理它,只管念你的佛,念久了,妄想就少了。 再念下去

那有什麼價值?你把它放下,不理它就歇下去了 住 有什麼妄想離不開呢?這裡說證了初果的聖人都不住相,還有什麼相 「狂心頓歇 |?我們凡夫打妄想,離 這就是前 , 歇即菩提。」狂心就是妄想心,你把妄想心放下來,菩提心 面告訴我們降心離相的 不開貪 (、 瞋 、癡 方法,你度一切眾生成佛 , 離 不開財、色、名、 0 (楞嚴經) 有 要離 食 兩 句話 相 ` 可以 睡

菩提言:不也,世尊!何以故?斯陀含名一往來,而實無往 須菩提 **!於意云何?斯陀含能作是念:我得斯陀含果不?須**  就現前

# 來,是名斯陀含。

中 共 儘 他能 要用 又高 果不?」須菩提 初果是破了見惑,證到我空之理 他不會動這念頭 管 八十一品 欲 功 明 領悟道理 再 界的九品最難斷 台 步 **|**講| ,悟了理還要修,修的時候思惑不容易破。見惑是迷理之惑,只要 , 證得二果了!」 要把它破掉 果離 思惑。現在先破欲界的思惑,人是欲界的眾生,八十一 ,三界以 ~ 「何以故?斯陀含名一 -你是證過二果的人,證到二果的人可作這念:「我今天 相 **,** — 須菩提 內的見惑 , 可不容易 先把前六品破掉,證了二果,還有後三品思惑未 能作這個念嗎? !於意云何?斯陀含能作是念: **,** \_\_\_ , 但是我執的思惑未破 所以三界分九 下子破掉 往來,而實無往來, 「須菩提言:不也, 0 思惑是迷事之惑, 地 • 地分九品 ,不能證二 是名斯陀含。」 我 思惑 得斯陀含 世尊!」 品思惑 事 果 相 , 還

斷 做 根 機 去 超不 , 還得用功修行 來 果 下子 出欲界。 超出去;不是頓超 0 實 惑就是業 際 吅 ,要把後三品斷盡 往 , 叫 來 業繩子 的 限機機 , 就是他一 , , · 才超出欲界。 \_\_ 像 下子出 根繩子牽著 往天上,一 不去 超出三界 , 先證 你 來人間 , 到 你 想出 頓超 把後三 果 去出 , 吅 的

品思惑斷掉

,

就證三果

惑斷: 沒了 他並沒有動念頭:「 果 有限度了 痆 果。二果更殊勝 掉 證 Ш 他 得 就 做 , 初果,了脫 超 往 初果聖人只有七番 凢 出欲界證三果。 夫 天 上 0 初果只破見惑 ,他只要一往天上,一來人間 我證得二果,我只有一番生死了。」 生死 來 人間 ,叫做聖人。我們流轉生死盡未來際 ,是隨 初果聖人證得我空之理 生死 ,思惑還沒有破 ,七番 他欲界後三品的 生天上 ,受一番 , , 七 Щ 思 聖 番 , 惑, 就 人 來 因為他心裡實在 生死 人 不動念 潤 間 大 澤 為 , , , 後三品思 他的 永遠沒完 他 番 何 生 況二 定證 生 死 死

沒有往來之相,所以斯陀含,才叫二果聖人。

須菩提 來, 菩提言:不也,世尊!何以故?阿那含名為不來,而實無不 是故名阿那含 **!於意云何?阿那含能作是念:我得阿那含果不?須** 

有業繋縛 來,不來欲界。 果不?」 再講三果離相,「須菩提!於意云何?阿那含能作是念:我得阿那含 阿那含,翻成中國話 , 他 任 他把欲界後三品思惑斷掉 |運自然超出欲界,所以不再回欲界來了 叫不來果,也叫不還果,《金剛 ,就是把欲界的業繩 經》 子 割斷 翻 成不 沒

界 以故?阿那含名為不來,而實無不來,是故名阿那含。」他不來欲界 ]這個念頭呢? | 須菩提言:不也, 那 麼他證三果的 li 時候 ,心裡有沒有:「我今天證得三果,我 世尊!」 他沒有動這 個念頭 不再來欲 是 何

際他沒有不來的念頭,所以名字叫阿那含,他證三果,還離三果之相 把欲界的九品思惑斷盡 ,他並沒有動這個念,阿那含雖然名字叫不來,實

若阿羅漢作是念:我得阿羅漢道, 菩提言:不也,世尊!何以故?實無有法,名阿羅漢。世尊 須菩提!於意云何?阿羅漢能作是念:我得阿羅漢道不?須 即為著我、人、眾生 壽 !

無生。一、殺賊,他把三界以內的見思煩惱統統斷盡,等於殺盡了煩惱賊 、應供 再 .講 ,他是四果聖人,堪受人天供養 四果離 相 , 梵語 阿羅漢 翻成中國話有三種意思: 。三、無生 , 他已經超出三 殺賊 應 界 供

不受後有,永遠不再來三界受生死。

三果聖人把欲界的思惑斷盡,上面還有色界、無色界分八個地,每

吅 果 煩惱 個 言:不也, 以 有 就少了 四 叫證 |禪最 道 證 果、三果要了 0 地 到究竟 我 有 初果、二果、三果都叫「果」, 0 須菩 上二界七十二品思惑,沒有欲界的煩惱深重 不叫 們 .到初果、二果 上面的五 九品 你用 現 提 世尊!何以故?實無有法,名阿羅漢。」 果了 在 處 , ! 於意云 共有七十二品思惑。 功再久, 最初下手 , 他用 脱生死 層天,叫五不還天,也叫淨居天,他住在那裡斷上二 、三果。證到四果的時候 功修行 何 煩惱就空了, , 用 要證得無生法的道 ? 功 有個階段 回 , 煩 羅漢能作是念: 惱 但是三果聖人不 很 四果叫「 難 , 最初最 要酬 降 伏 達他因位的修行 道 難 0 , 可是初果 ,把無生道真實證得 你不要怕 我得 , 越往後面越容易 ,有什麼不同 再來欲 , 2阿羅 他證得的是無生法 很容易斷 <u>`</u> 漢道不? 界 用 果、 功久了 , , 他 掉 吅 呢 住 三果還沒 做 ? , 就證 須菩提 ;所以 在 果 初 煩惱 界的 所 色界 果 刀

相

無相分第九

八三

他 超 出三 界,三界的 法都空掉 , 哪 裡還 有 阿羅漢的 法呢? 順 著 解釋 , 他已

經證 再 反 過 得無生法 來解釋 , ,實在沒有阿羅漢的法,所以命名阿 若 阿羅漢作是念:我得阿 羅 漢道,即為 |羅漢 ,當然他 著我 人、 不動 眾 生 念

來證 壽 他 沒有證到 者 明 要是這 因 為他是四 , 因 為 個 呵 他有我等四相 果離相 羅 漢 動 個 , 沒有 念 ,還是凡夫,怎麼叫做 我等四 我 今天證 相 , 我相空了 得 问 羅 漢 四 ! , 當然不會生心動 果聖人 那 這 呢 個 ? 回 反 羅 渦 漢

念

我空 貪 因 念,就有四 為 財 **;**證到法空, 要 這 就 色 你 證 轉 名 個 |明前 凡 相 成 ` 聖 食 , 你 面說過的 執著法空。 ` 0 睡 有這四 你 不是要降伏妄想心嗎 , 那 個相 個 我 我也空了 太 執 粗氣了 ,就是凡夫 四 相 ` ,法也空了,起俱空的執著 法 0 菩薩 執 。為什麼要你空得乾乾淨 四 ?凡夫的妄想心貪 的妄想心 相 ` 空執 四 , 證 相 得我 , 你 ` 只 空 瞋 要 還不 淨 執 癡 動 ?

淨 是妄念嗎?你的妄心沒有降伏,真心就不能 四 相 離 空 相 執 離得清清楚楚,把我等四相 四相究竟離開 。這裡就證明阿羅漢沒有我相 , 由粗到細分三層: 安住。所以要把它空得乾乾淨 、人相 我執四 ` 眾 相 ·、 法執 生相

壽

者

相

四

個

相

,

他怎

麼會生心動念?沒有生心動念,妄心不就降.

伏了

嗎

?

念 : 世尊 漢!世尊 以須菩提實 我得阿羅漢道 佛說我得無諍三昧,人中最為第一!是第一 **!我不作是念:我是離欲阿羅漢** 無所行 。世尊即不說 , 而名須菩提是樂阿蘭那行 , 須菩提是樂阿蘭那行者 。世尊 ! 離 我若作是 欲 阿

常 问 讚歎我須菩提,得了無諍三昧,就是不跟人家起爭論。「人中最為第 羅 漢得無諍三昧的人很多,可是在無諍三昧人之中,我須菩提的 須菩提引出自己的功夫作證明 **,** 世尊 ! 佛說我得無諍三昧 功夫第 佛常 !

「是第 離欲阿羅漢」, 在 阿羅漢當中, 我是第一 個離欲阿 羅 漢 欲

提的 是心裡有念頭 話 , 須菩提把它說出來 。我離開心念、妄想,離得最高明 0 — 世尊 ! 我不作是念: 。這是世尊常常讚歎須菩 我是離欲 阿羅 漢 。 \_\_\_

世尊這樣讚歎我 , 我須菩提沒有生心動 念

菩提 要是證 再反過來解釋,「世尊!我若作是念:我得阿羅漢道 回 羅漢的 ·時候,動過這個念頭:「今天我超出三界,了脫 。 \_\_\_ 世尊!我須 生死

樂 證 得 , 是好 阿羅漢道了 樂 0 阿蘭 那 , 翻 世尊即 成 中 國話是寂靜 不說 須菩提是樂(「玄 。 行 ,是行門。 世尊就不會讚歎 回 蘭那行 者

,

0

我 須菩提 , 是最好樂寂靜行門的人。

沒有著寂靜行門的相,所以我得到阿蘭那行時,世尊才讚歎須菩提是樂阿 大 字 講 以須菩提實無所行 因 為我須菩提用 ( + - ' ) 功修行 , 沒有著修行 而名須菩提是樂阿蘭那行 的 柏 我 修的是寂 靜 以 行 , 作 門

蘭 !那行的人。我要是生心動念,世尊就不會這樣讚歎我

的方法 果 告訴我們降伏妄心的方法要離相。 都是聖人的果位 第九分是講初果、二果、三果、四果都離相,他的妄心就不起,還是 ,都離相 ,他妄心就不起 凡夫的相離了, ,這就是推廣來講降伏妄心 初果、二果、三果 四

證果也不執著。修菩薩因行不執著,授成佛之記不執著 會安住 下面 曲 再推廣來講,怎麼能安住真心呢?住心無住。你有所住,心就不 小乘四果聖人離相,再講到大乘聖人:菩薩 、佛。修因不執著 ,莊嚴佛的淨土也

### 莊嚴淨土分第十】

不執著

佛告須菩提:於意云何?如來昔在然燈佛所 , 於法有所得

# 不?不也,世尊!如來在然燈佛所,於法實無所得 0

行門 蓮花是要供佛的,我身上有五百金全部給你。」 宮女瞿夷深受感動說: 「我 夷說 跟宮女瞿夷商量:「 這 是宮女,不能跟你去供佛,這五枝青蓮花賣給你,另外二枝託請你拿去供 有一位宫女叫瞿夷,拿了七枝名貴的青蓮花。善慧菩薩身上有五百金 面 裡的 |經修到二大阿 [是須菩提引自己來證明證果離相。這裡是如來以自己來證明住心無住 佛告須菩提:於意云何?如來昔在然燈佛所 要修三大阿僧祇 如來,是指應化身如來,菩薩成了 我是皇宫中的女子 僧 祇 妳賣給我五枝青蓮花 劫滿 劫 0 , ,花有用途,怎能賣給你?」善慧菩薩說: 這 從前儒童菩薩 時 ·候然燈佛出世, 佛叫 , ,也叫善慧菩薩 讓我去供佛好不好?」 如來,還沒有成佛修大乘的 他要去親近 , 於法有所得不?」 , 世養 修六度萬 , 他看! 宮女瞿 , 就 行 前 青 見

佛。

然燈佛 我的 還有 釋迦牟尼。」這就是我們的本師釋迦牟尼修行到二大阿僧祇劫, 這時候要找乾土 蓋 花 面 葥 ,懸在然燈 獻上去, 身體走過去 授成佛之記 於是善慧菩薩拿了七枝青蓮花去供養然燈佛,他見了然燈佛, 點點沒有蓋住 走過去後 因他虔誠 佛頭上。 一來蓋 的 ,就給善慧菩薩授記:「 0 公案 然燈佛知道他的 (感應,加上佛力加被 , ,已經來不及,他就把身上的衣服脫下來掩蓋濕 然燈佛正要走過來, 就把頭髮散開蓋在 心 願 你 泥上, 善慧菩薩看 ,七枝青蓮花在虛空變 , Щ 再 跟隨: 過九十一 並發願 的大眾停下 見地 劫就 : 上 希望佛能 要成 有 來 成 在然燈佛 佛 不 塊 把青 -要踩 , 濕 踩著 個寶 號為 泥 泥 蓮

來昔在然燈佛所」 這 裡 佛 把過 去的公案 , 昔 ,是過去,過去我在然燈佛面前授成佛之記, 《提出· 來問須菩提 , 佛告須菩提 於意 云何 「 於 ? 如

實在 記那時候,已經修行二大阿僧祇劫,已經妄心不起,哪會執著有法 尊!」沒有,世尊!「如來在然燈佛所,於法實無所得。」世尊授成佛之 燈佛就不會給你授記 法有所得不?」 沒 有法 口 得 我那個時 。要是世尊那時心裡動念:「我今天得了授記之法 0 ?候有沒有得到佛的法呢?須菩提答:「不也, 可得 呢 然 世 ?

# 故?莊嚴佛土者,即非莊嚴,是名莊嚴 須菩提 !於意云何?菩薩莊嚴佛土不?不也,世尊!何以

有執: 極 ŀ. 樂國 報 (著莊嚴佛土之相 四重恩 佛授記無住,沒有執著授記之相。菩薩修六度萬行,莊嚴佛土,也沒 都是學菩薩發心,學菩薩修行。菩薩修六度萬行,不求人天福 , 下濟三塗苦 。我們天天念迴向偈: 0 若有見聞者 ,悉發菩提心 「願 以此· 功德 , 盡 此 , 莊 報 嚴 身 佛 淨 , 司 土, 生

嚴 萬 界 報 + 行 , , 是他無量阿僧祇劫修行的功德莊嚴出來的 ,不求二乘小果,他修的 我 都是由無量的功德莊嚴出來的,叫菩薩修因莊嚴佛土。 , 們 所修的 成了佛是正 功德都迴向莊嚴佛土 報 , 得 有 功德迴向莊嚴他的 依 報 0 莊 莊 嚴誰的佛土?莊嚴我們自 嚴 的 佛土 世界 。我們學菩薩發心, 。像 0 佛 的 呵 世界有 彌陀佛的 無量 修六 己的 極 的 樂世 度 莊 佛

佛 尊 在 :土是在事相上,有所莊嚴佛土。 ! 因位修六度萬行莊嚴佛土, 」菩薩 須菩提!於意云何?菩薩莊嚴佛土不?」 不會動莊 嚴 佛 土 的念頭。「 有沒有莊嚴佛土呢? 按空理上講,「即非莊嚴」 何 以故?莊嚴佛 釋迦世尊問須菩提 須菩提答 上者」 : 0 , 「不也 按中道第 菩薩莊嚴 菩 世

義諦講,「是名莊嚴」。

只講二諦。下面把《參考資料》上的三諦解釋一下: 這是第 次看 見三句 經,引 到三諦上,前 画 所謂佛法者, 即非佛法。」

莊嚴淨土分第十

#### 三諦

薩 為 性 是 所 雖 切 假 造 空 由 諦 名 者 之 因 緣 , ( 假 ^ 而 中 真實不虛之理 假 所 觀論 諦 生 相 實存 之事 , **\** · 事 之 亦是中道義 , 有偈云: 「 理 物 也 也 物 。三諦者, 0 , 中 其 體 諦 中 因 者 性 緣 諦 , 空 所 謂 空諦 無 生法 空 之 0 \_\_ 假 理 ` , 我 假 不二 也 即 諦 0 明 說 , 假 、 中 此 中 諦 三諦 即是空(空諦 道 者 諦 也 之 , 之義也。 謂 理 0 也 空 \_ 切 諦 0 事 龍 者 樹 物 亦 菩 體 謂

者 諦 之 由 切 理 大 由 假諦 謂 緣 因緣所生之事 諦者 真實不虛。「三諦者 所 切事物體性雖空」 生 ,只有假名,是二諦的俗諦 ,真實不虛之理也。」 出 來 的 事物物 法 , 沒 有 , , 謂 其體: , 本 空諦 體自 一切事物 性空無之理 前 性 ` 面講二 假 0 , 中諦 當 諦 體 ,它是因緣所生的法,雖然沒有 ` 中 諦 也 即 , 是中 的時 · 諦 空 。 \_\_ 也。 , 候講 世 -道諦。「空諦者 空理 俗 」空諦 過 的 就 , 事 吅 諦是決定不動 事 空 , 是 二 物 諦 物 0 諦的真 , , 謂 假 都 諦

假 這是會歸中道,空諦與假諦並沒有二個 所 體 諦 性 [以你修菩薩道,不能離開假諦。「中諦者,謂空假不二,中道之理也。」 的 。 「 而假相實存之理也 」,因為假諦是眾生的果報法,假相實際存在 l 時候 它當體即 空 , 空假不二, 會歸 ,講空諦的時候 中道 , Ш 中 ,假相還存在 諦 ,

相假名都存在 法 的 即明此三諦之義也」,這就是說明三諦的義理 ,當體 裡面有一 龍樹菩薩所造之《中觀論》 節空 個偈誦 ; 叫 ,沒有本體自性 假諦 :「因緣所生法,我說即是空(空論)」 。「亦是中道義 , 就是空諦 ,有偈云:」《中觀論》 (中諦) 0 」,空假不二,就是中道諦 亦為是假名 (假諦)」 是龍樹菩薩造 , 因 [緣所 它假 生的

#### 莊 嚴 佛 土 者 , 即 非 莊 嚴 , 是 名 莊 嚴 0

所莊嚴也。 莊嚴 佛 「即非莊嚴」 土 者」, 乃 者,乃約空諦說 約 假 諦 說 , 菩薩 修 , 菩薩所修之六度萬行,皆是因 六 度 萬 行 以 莊 加嚴 佛 土 是有

員 緣 融 所 二 生 諦 都 , 雖 無 然莊嚴 自 性 , 而 當 體 不 著 即 其 空 相 也 , 0 雖 是名 不 \*著 相 莊 嚴 而 ٺ 不 者 妨 熾 , 然莊 乃 約 **加嚴** 中 諦 , 是 說 則 , 名 中 為 諦 莊 能

嚴 佛 土 也

懂 得三 諦 的 義 理 , 配合  $\neg$ 經文: 莊 嚴 佛 土者 即 非莊 嚴 是名 莊 嚴 0

以 再 莊 看 即 嚴佛土 《參考資 非 莊 嚴 , 是有 料》 者 所莊嚴也。 , 乃約空諦 莊嚴佛土者 說 有所莊 菩薩所修之六度萬行 . \_ | 嚴是假名假相 , 乃 約假諦 說 , , 菩薩修六度萬 這是就假諦 皆是因 緣 所 說 生 的 行 0 ,

當 都 體 無自 即空 性 , 所 , 當體 以叫「 即 空 也。」菩薩修六度萬 即非莊嚴 , 這是就空諦說的 行,都是因緣所 。 — 生法  $\neg$ 是名莊 , 沒 嚴 有 自 者 性

Ь

,

,

乃 約 中諦 說 , 中 諦 能 員 融 諦 \_\_\_ , 中 道 諦 能 把 空諦 ` 假 諦 圓 融 起 來 , 不 生

土也 礙 0 雖 這是中道第一 然莊 嚴 丽 不 著 義諦的莊嚴, 其 相 , 雖 不 著 天天修六度萬行, 相 而 不 妨 熾 然莊 嚴 莊嚴佛土 是 則 名 為 他沒 莊 嚴

佛

障

有 住 相 0 莊 嚴佛土是假諦, 不住相是空諦 ,這樣天天莊嚴 不住相,就會

歸中道,才叫莊嚴。

佛土 觸 來說 第十分是推廣住心無住的方法,釋迦如來在然燈佛面前授成佛之記,但是 佛 沒有住相 都 土 、法布施,這是無住行施。一 離 相 第九分是推廣降心離相的道理,初果、二果、三果、 我們發心修六度萬行,先修布 因為 也是無住 ,就配合到第三分度生離 ,所以「於法實無所得 不住相 , 所以沒有莊 直到你授成佛之記,也是無住;菩薩莊嚴 嚴 相, \_ 0 0 度一 施度,不住色布施,不住聲、香 這是把第四分無住行施的道 菩薩在因位之中修六度萬行, 切眾生成佛要離 相, 四 果,證了聖果 樣 理推 的 是莊嚴 道 )廣開 味 理

諦的道理講。 金剛經》 「莊嚴佛土者,即非莊嚴,是名莊嚴。」 講 一諦 、三諦 的道理 , 所謂 佛法 , 即 像這樣的經文下面 菲 佛法 0 是按二

很 為 解 的 莊 莊嚴佛土, 嚴 釋 多 , 莊 , , 是按俗諦講 嚴 都是配合到三 莊 佛土也是因緣生法 嚴 佛 因緣生法 土者 0 一諦 即即 , 0 ,當體即空。 是假 非莊嚴」 要是按二 0 諦 — 是名莊嚴」 , 有 諦解釋很簡單 按真諦講 所 是名莊嚴」 莊 嚴 , 0 不過假名莊嚴 即 , 切因緣所生的法都是空 非 , 莊嚴 莊 是中 嚴 佛土 諦 而已 , 0 者 是空諦 0 按三 有 諦 所 大

嚴 行六度萬行 莊嚴佛土者 每天行六度萬行 , 去莊嚴佛土 , 即非莊嚴」 , 去莊嚴佛土 , 這樣就是中道的 , 假諦跟空諦合起來圓 , 丽 不住相;每 莊嚴 0 天不住相 融 無礙 , 還是照樣 是名莊

#### 心,不應住聲、香、味、觸、法生心。 是故須菩提 !諸菩薩摩訶薩 , 應如是生清淨心 應無所住,而生其心! , 不 ·應住 色生

究竟要怎樣住心無住?要把這 段經文聽清楚,受持到心裡 , 就 會用

就 四 功了 在住心 分是起大行 前 無 面第三分是發大願 住 , 行布施不許住相 0 這 \_\_. 段經文更推廣來說 庚 , 無住行 切眾生成佛 , 怎樣 施 0 用 , (金剛 不許 功修行 經》 住相 ? 告訴 , 離 我們修行 相 度 生 0 第

父給我們的 是自 論 權 遠 的 大 如 教 你是 為 推 來授成佛之記 己有 薩 你的心一 大乘的菩薩 到第四分, 看 權 著 連 的 教 經文: 權 大 , 是從自己內心生出來 教的菩薩 有染污 乘 行菩薩道行 ` ,而不執著;當菩薩的 0 實教 摩 是故須菩提 **?**,就與 訶 大 也成 薩 乘,依著 , 是實教大乘的菩 布施 不了 《金剛經》 ! 0 , 《金剛 以前· 釋 不 ,不是釋迦佛給我們 住 迦 的意旨不合 l 時候 佛告訴我們 文 相 經》 (所說: 0 薩 , 修行 他莊嚴佛土 的道 諸菩薩摩 0 , ,不但不能成實教大乘 就應當 應如是生清 理之 : 清 淨 訶薩 故 也不是現在 心不從 , 而 如是生清淨 0 就 \_\_ 淨 不 近 , 菩 執 說 外 心 薩 著 面 的師 釋 , 來 心 0 無 是 往 泇

清

:淨心是不染污的心,下面再加以解釋,「不應住色生心,不應住聲、

們的 香 現 個境界執著,你的心就不清淨,被塵染污了。六個境界叫六塵,會染污我 色 內心就是外境 在學了 、味 就 味 、 清 :淨心。你的心本來清淨,一 是住聲 、觸 觸 《金剛經》 、法生心。」住,是執著。外面的境界不出六塵,對著我們的 ` 法六塵境界,你的清淨心就生出來了 、香 ,內心外境,心境是對待之法 , 味 知道過去上六塵境界的當。 ` 觸 、法 ,不出這六種 執著外境,就不清淨了, 。你的心只要一動念,不是住 塵境 現在不要再去住色、 0 你 住 因為被染污了 個 塵 境 對 聲

來 ? 功 痆 ?生清淨心 應無所住,而生其心!」把這一段經文結示起來,究竟修行怎麼用 應無所住」 0 , 怎樣叫清淨心?不住六塵就是清淨 你不要執著而生心,生心而不執著 心 , 0 清淨 生出來就是清淨 心怎 麼生出

心

應該 懂 惠能 他每 來 知 剛 心 經 站 經》 沒 7 道好呢 在 ! 0 惠能 路 去湖北黃梅 有 說 天 中 太 講 忽然間 邊等: **!**念過 到 威 : 好了 給 祖 雖然不認識字, ? | 「我 Ш 禪宗有 請 大師 我 上 人來買 問 開 金 聽 ! 衣 .先生念的是什麼呢 惠能 悟了 剛 六位祖師 ! 材 , 剛才聽到 經》 親近五祖求深造 , 擔 念經的 他停 你念過 ,父親早亡,家境貧寒 到 他 , 城市 但 今天聽我 得 下 , 『應無所住,而生其心!』 1嗎?」 到 是卻聽懂經的 <u>E</u>. 人聽惠能講得很 來 賣錢,換點米過活 佛 的 祖 法 地方 ` 念 的 六祖都是在這二句開 ? ° 經就 我 」「我念的是 真實利益 , 惠能這時住廣東韶關, 背 不認識字。 聽懂 義 後 有 好 理 , 沒 , , , , ·。 有 就 不 聽到 有錢 就 個 要辜 說 到 窗 \_\_\_ 金 念 : 讀書 戶 天他擔材到 道理都懂 剛 你不認識字 負 經的 應無所住 悟 , 經》 你 裡 你 , 0 的 不認識 現 人 面 要奉養 0 距 大 家 有 在談六祖的 了。 **注**善 人正 離湖北 , 而 裡請 城 根 字 母 念 , 芾 怎 生其 在 , , 教 親 賣 你 金 很 你 從 麼 念

遠 念經的人說:「你母親我會接到家裡來供養,路費由我來供給,你趕快走 !他說:「路途遙遠 ,我沒有路費 ,而且家有老母 要奉養 ,我 去不了。

不要耽誤前程大事

0

兒來的 吅 家人在聽 行 有南北嗎?」 是最南部,中 是個獠子 蘑 獅 鍊 子 惠 吼 能 ? 他 ,他就 接受他 , , 他說 這 就 你還來學佛法嗎?」惠能馬上答覆五祖 央向來看不起南部的人,給他們取名為獠族 意思是說:我住在南方,佛性能分北方、南方嗎? 說 : — : — 間 出來向五 的 **,** 五 供給 我 學佛法不簡單 住在廣東嶺南 祖答不出來 , 就 祖頂禮 去湖北 , 五 親 0 <u>E</u>. 得行苦行 温一 近五 。 \_\_ 祖 那時候湖北是中國的中 心想: 看是個在家人,就問:「 祖 , 五 , 這 你到春米房春米去!」就 祖 人根機銳 每 :「人有 天上 堂 Ē. 利 祖就 說 南 法 , 要行 在 北 央 , 順 你 /,嶺南 佛教這 很 , 從哪 點苦 多出 佛 間 性

派他到春米房春米。

, 五 |祖一看說:「這偈子作得好,依著這個偈子修行,將來一定會開

我們的 好 偈子:「身如菩提樹,心似明鏡臺,時時勤拂拭,勿使惹塵埃。」 意思是: 是他心想:「我是五祖會下的首座和尚,我不作不行!」於是他作了一首 只 有 五  $\mathcal{H}$ 己沒有把握,不敢拿給五祖看。他想了一個辦法:「我把偈子貼在走廊上, 不要使它惹了塵埃, 五 祖 祖 祖 作 我 我 問 會下有位神秀教授和尚,大家都說:「我們不必作偈子了, 個偈子給我看看,有大徹大悟的人,就可以接我的祖師位 就 温子 們的 身體就像是菩提樹 過八 不答腔 教授 誰作的?如果他說明心見性 個月 。 \_\_\_ 和 ,五祖 尚 他半 這樣我的清淨心, 。 \_\_ 向大家宣布:「 夜把偈子 別 , 我們的心就像是明鏡臺 人都沒有作偈子 貼到走廊 就常常現前 我年齡已經大了 ,我就說是我 , 第 二 神秀法師雖然沒 天有人 。偈子作得很穩當 , 時時刻刻 作的 /發現 要趕快傳法 0 如 深果說: 有 接祖 , 打掃乾 就 崩 這時候 去 作得不 悟 師 報告 , 你 , 自 淨 位 口

著 悟  $\overline{\mathcal{H}}$ 祖 但是五祖沒有說作偈子的人開悟,也沒有找作偈子的人。大家就依 講的 ,念熟那偈子,甚至有人對著偈子燒香 禮 拜 , 越來越熱鬧

轟動全寺院

都 磕 這 彌說 看 正在舂米, 獠子懂啥?你舂米好了。」 在 頭 個偈子修行,將來一定明心見性,把它念熟有無量功德,要是能去燒香、 高 讓 、禮拜 :「不知是哪位 有 我培 聲 朗 個 點福 ,也能培大福。」六祖就問:「這偈子在哪裡?請你帶我去看 誦 年 聽就問小師父:「你念的是什麼?」小沙彌就跟他尋開心: 輕 , 越聽越不是滋味 報 的 小沙彌把偈子念熟 |作個偈子, 小沙彌就帶著惠能到張貼偈子 惠能說:「我 貼在走廊上, 直搖頭 , 邊走一 不懂 。很多來參拜五祖的人 <u>E</u>. , 請· 祖看了向大眾說 邊念 的 小師父教我 ,念到春 地方 , 他 米房 看 ! ,只要依 到 聽說 小沙 惠能 大家

這

件事

也都來看

認得字,不會寫。 這 像另有見解?」 現旁邊有 偈 子 當 沒有見性 時 温個 江 州刺史正 人一 惠能回答:「這個偈子並沒有見性 , 你作 」刺史說:「你作偈子,我替你寫,好不好?」 直搖頭, |好到寺廟來,他看了以後覺得這首偈子不錯,但是發 首偈子好嗎?」 好像不太贊成,就問惠能:「你對這首偈子好 惠能說 : 0 能 \_\_\_ 刺史說 作 偈 子 : , 可是我不 惠能 你認為 口

菩提 菩提本無樹 翻 ,哪有臺呢?本來無一物,空空洞洞的才是清淨心,哪有 成中國話叫 明鏡亦非臺 覺道 ), 佛 ,本來無一物 的覺道 源有: 什麼樹呢? 何處惹塵埃 明鏡 亦 菩提本 菲 臺 , 無樹 明鏡只

你能替我寫,太好了!」刺史馬上找紙筆,替他寫

出來一首

过

旬 偈

座臺 呢 ? 何處惹 塵埃 ,你有心 才惹塵埃; 沒有心, 惹什麼塵埃呢?於 棵樹

是譬喻

是 把偈子 貼 在 牆 壁上 , 他就 П 去舂米了

大家感到很驚奇,舂米的獠子怎麼會作偈子?有人去報告五祖,五祖

開 悟的 看 就 人很 知道 恵能 多 , 要爭名奪利 明心見 性了 , , 恐怕會傷害他 心想:「 要是把 ,我不能說傳給他祖 祖師位傳給他 , 這 時 師 候沒有 位

能 用 **,** 五 功 培 祖問:「 福 , 將 來 米熟也未?」 就 可 以 開 悟 0 你舂米舂好了沒有?惠能答:「米熟久矣 到了 夫 快 黑的 時候 , <u>E</u>. 祖 到 舂 米 房 探 望惠 !

Ħ.

祖

就

向大眾說

:

這

個

偈子沒有見性

,

馬上

撕掉

,

你們還是念那

個偈子

我 前者是問: 猶 欠篩 印 證 在。」我米早就春好了,只差過篩子, 。 五 你明心見性了 祖 聽了 不再講話 沒有 , 用 ?惠能答說 手 ·裡拿: 的禪杖 :我早已明 篩就 , 在 舂 。好了 心 米 的 見性 ! 石臼上扣三下就 這是說機鋒 ,只差 祖 師 給

走了 惠能會意  $\mathcal{E}$ 祖的意 思,半夜三更到五祖房裡 0 五祖就拿《金剛經》

來印

證

他的

心

,

惠能

悟得

點都

沒有錯

**,** 五

祖

傳

祖

師

位

,

並

把

初

祖

達

摩

祖

師 奪 的 油師位 衣 鉢 傳給 , 傷害你的生命,所以你趕快走!」 他 , 從 後 門 把他 送 出 丢 對 他 說 以後中國禪宗興盛起來 我 會 下 凡 夫 很 多 , 恐怕

就是從六祖惠能大師開始的。

分無 剛 天行 對於六塵無所 你 無所住 你 個 要 字 經 有 布施 是  $\stackrel{\cdot}{\checkmark}$ 住 所 得  $\mathcal{H}$ 住 的 行 到清 祖 ,而生其心!」 《 金 清 施 ,不要住布施相 , 、六祖 蒯 住六塵 淨 的 淨 道 住 經》 心 心 都是在 理合上: ,不落於空 也在這一 的 , 心被染污了 經 就是前文:「 眼 「應無所住,而生其心!」這二句上開悟的 你天天度眾生 , , 句上得 也是經心 無住行施 , 生 個清淨 , 就不是清淨心 , 所以是全經的 諸菩薩摩訶薩 0 0 這樣去度眾生、去修行 你要開智慧眼 心 , 不 0 把前 要住眾生 面第三 0 眼 所 , 目 應如是生清淨心」 相 以生心而 , 一分離 , 全 經 的 就在這二句 , 離 相 相 度 ,就合 度 不住六塵 心臟 生 生 Ě , 這八 , 第 你 《 金 開 天 應 四

財 施 應 法 無 施 所 ` 住 無畏施 , 而 行 0 布 行財布施,這個眾生需要錢財 施 我 們再 往淺的 地方講 , 好 , 有 你就拿錢財布 個 下 手 處 布 施給 施 有

給 他 他 飯吃 不許 ;某一 住 相 0 你 個 人沒有衣服穿 住 相 ,布施心 , 你給 不會長遠 他衣服穿; 0 比 如某一 他 要做生意沒有本 個 人沒有 飯 吃 錢 你

望 你就 他 拿點錢給 報 答 , 就 起 他 憎愛二 做 0 他 心 現 在生活變好 0 眾 生 的 根 機 , 就 不 是你做對了 樣 , 有 的 知 , 恩 但 是你 報 恩 住 , 他 了 得 相 7 , 希 恩

惠

報答你

,

你就生歡喜心

0

你認為這個人

很有良心

,

我

過去周給

他

,

他

知

H 道 子 報 好過 恩 ,這就是貪欲心 , 把 ,你忘了 , 你想起來就氣 你愛上了這個 ,這樣就 人。 相 動 反 旗恨 的 , 這 心 個 0 無論 人沒有良 動 貪 欲 心 動 他

你 瞋 永遠布施 恨 都是! 根 , 本煩惱 報答、不報答是他的事,布施是我應該做的 跟 佛法 不相 應, 會布施不下去, 所 以 ,我行 要不住 財布施就 相 布 施 0

#### 對了。

是我的事業 法 布 施 也是 ,是我的家務 如 此 行 法 , 我應該做這些事 布 施 是我 的 職 務 0 , 你一 我 應 住相 該 行法 , 布 跟你學法的人, 施 , 弘 法 利 生.

莊嚴淨土分第十

歡喜心不是貪心嗎?那個跟你學法的,把你這位老法師忘記了,見了你好 學得很好 ,學會講經說法,你一想起來就歡喜,這就是住相生的歡喜心,

像不認識 不恭敬,也不供養 ,你想起來就氣 氣不是瞋恨嗎?

有人去行布施沒有?有。有就是生心,生了心沒有住相,就是「應無所住 而生其心!」這就是清淨心,保持清淨心常常現前,你的煩惱自然會空掉 所以 你一 住相 , 就生煩惱 財 施 如此 ,法施 如此 , 無畏施 也是 如 此 , 0

不?須菩提言:甚大,世尊!何以故?佛說非身,是名大身。 須菩提 !譬如有人,身如須彌山王,於意云何?是身為大 菩提心自然會增長

0

做妙高,它是四寶所成,叫做妙。出水八萬四千由旬, 這段經文是譬喻得了報身佛果,也不執著 0 梵語須彌 叫做高。高出一 , 翻成中國話 切 吅

=

山,是山中之王,所以叫須彌山王。

大, 世尊!」 如 何 像須彌山王 ? 須菩提!譬如有人,身如須彌山王」 像須彌山王那麼高的身體 是身為大不?」這 ,有八萬 四千由旬那麼高 個 人的 身量算不算大呢? , 那太大了 0 ,譬如有一個人, 於意云 何 ? \_ 「須菩提言: 在你心裡以為 他的身量高 甚

這個法才是妙法。一執著,你的心就不清淨;不執著,你的清淨心遍法界 有尺 量  $\mathcal{H}$ 大,不是像須彌 麼我說身大呢?因為佛說 千 ,不能算大,因為八萬四千由旬 一 寸 可 由 何以故?佛說非身, 旬 以量 ,不是比他高了 ,才是大身。這是譬喻 山王 那麼大 : 是名大身 八的身 怎麼叫 非 身 , , 甚 像須彌山王 才是大身 ,有個尺寸,要是另有一 大呢?非身 你 須菩提自己徵問自己解釋 執著 0 我是依著佛的意思, 那麼大的身 **,這個法就** ,是法身, ,是報 不妙 法身. 個人,有八萬 無相 身佛 答的身 , 執 為 什 的 著 沒 身

## 【無為福勝分第十一】

諸恆河沙 須菩提 !如恆河中所有沙數, • 寧為多不?須菩提言:甚多!世尊!但諸恆河 如是沙等恆河,於意云何?是

尚多無數,何況其沙。

邊 第十一分,是較量無為的福最勝,恐怕你聽說不住相,又落到空那 《金剛經》 講的是真空,真空不空,你才能得到大福

來。這一 伽 河 須菩提 翻成中 條恆河裡面的沙子很細,細得像麵粉 !如恆河中所有沙數」 國話叫天堂來,因為這條河很長 , 恆河是印度一條大河 一樣,一粒沙算一 , 水源很高 ,形容它從天堂 , 新翻譯 條恆 叫殑 河

如是沙等恆河」 ,如是沙等那麼多的恆河。「 於意云何?是諸恆 河沙

寧為多不?」在你心裡以為如何?恆河沙數的恆河裡面的沙子多不多呢?

「須菩提言:甚多!世尊!」那太多了,世尊!「但諸恆河,尚多無數

何況其沙。」那麼多數目的恆河就多了,何況恆河沙數的恆河裡面的沙子

不是更多得不可思議嗎?

# 須菩提 所恆河沙數三千大千世界,以用布施,得福多不?須菩提 **~我今實言告汝:若有善男子、善女人,以七寶滿爾**

言:甚多!世尊!

不信 人滿三千大千世界七寶,以用布施。」這裡是恆河沙數的恆河沙,那麼多 爾所恆 ,所以再真語實語地告訴須菩提。「若有善男子、善女人,以七寶滿 須菩提!我今實言告汝:」佛恐怕譬喻持經的福德太多,人們 |河沙數三千大千世界,以用布 施 ,前面第八分有 一個譬喻: 反而 岩

無為福勝分第十一

世尊!」 三千大千世界充滿七寶 他得的福多不多?須菩提回答: ,統統拿來布 施。「 得福太多了 得 温福多不?須菩提言:甚多!

#### 偈等 佛告須菩提:若善男子 ,為他人說 , 而此福德, 、善女人,於此經中, 勝前福德 0 乃至受持四句

過前 持 出 剛 中 卷也好 生諸 二小段經文。「 經 , 乃至受持四句偈等」 面 佛告須菩提:」 佛 七 ,講半卷也好 0 寶 乃 能出生阿耨多羅三藐三菩提法。不要說出生無量諸 至 布 施 , 的 是超略之詞 為他人說 福 德 ,乃至講 佛繼續告訴須菩提, 0 , 為什麼持經的 假若另外有一 ,而此福德,勝前福德 他自己受持全卷 一小段經文也好 福德這 個善男子 「若善男子、善女人,於 麼大呢? ,或者受持半卷 0 而受持 。」講給別人聽, 、善女人,他受持 大 ` 說 為 經的 金 佛,出生 , 乃至 剛 福 經》 德 講 此 一於受 金 能 勝 經 全

尊佛,功德就不可思議,這樣說你就相信了。

他人說 的真心,要住心無住 的三千大千 相 著;菩薩 度 果、三果、四果沒有住相 要 切眾生 前 無 ,這個福德要超過前面七寶布施的 面 住 莊 推廣降心之法,是講降伏妄心的方法,要離相。小乘人證得初 行 嚴佛土 世界七寶作 成 施 佛 0 , 講 要離 ,也沒有執著 到這 。釋迦 相 布 裡 施 ,那就是離相 推 牟尼佛在然燈佛面前 , 就較量持經的 廣住心之法 不 ·如有· 。這就是前面第四 人於此經中 ,也就是《金剛 福 , 再講: 温福德 德 住 , , ,授成佛之記,他沒有 你用 [分說的 心無 乃至受持四句 恆 住 經》 河 的 行 沙數的 方 第三分說 布 法 傷等 施 不 安住 恆 要住 河 的 為 執 沙 你

呢 ? 多了 因為接受你七寶布施的人,只能現生得衣食住的享受,不能了 前 面 何 那 持 個 人用 金 剛 恆 經》 河 沙 , 數的 乃至 恆 河沙三千大千世界七寶布 小段經文, 為 他 人說 的 福 施 德 那 , 個 勝 過 福 ,生脫 前 德太 面

無為福勝分第十一

布

施不完

死 死 成 成 機道 佛道 0 , 你能受持 也能令他人了生死 《金剛經》 的義 成佛道 理 , , 為他人說,不但能令自己了生 所以福德不可同日而 語語 0

眾 我 作布 在 財 施 是 人了生死 們 法 財 生 來 都只是假設之詞 施 的 力不從心 布施, 你跟 布 布 布 施不 願 施 施有三種 ,現在第十一分又說 0 0 、成佛道 所 法 如法 , 布 以財布施有窮盡,法 人家說法,不要住相,無住行施,永遠布施不完。財 因為需 施 布 : ,你只要學點佛法 。還有一層意思,前面第八分說:以一個三千世界七寶 施 ,根本世界上沒有這樣大財富 ` , 要財施的眾生太多了 因 財 為 **布施**,二 ·用恆河沙數的恆河沙三千大千世界七寶作布 財 布施只能利 布施則沒有窮盡 、法布施 , 泳遠. 益 布施不完 他人的 , 三、無畏 我們沒有那麼多的 的人 生活 , 你學會了佛法 , 所 布 , , 有 以釋迦 施 法 無窮 布 0 剛才較量的 施 世 無盡 錢 尊注重 能 財 ,永遠 布 的錢 令他 施 滿

聽經 不完 得 接 施 牽 財 法 需 布 四 攝 引 引 布 要 施 攝 究竟利益 受眾 我 財 到 到 施 法 0 這 0 你 但 就 因 佛 佛 쩨 0 , 是 如果沒有跟他結過財布施的緣 牛 帩 先 這 你 為 財 菛 層 你學佛法聽說這 來 用 就 就 愛法的眾生很 來 布 意 , , 能令他了 再 是 用 施 聽 財 思是比 , 再用法 是法 講 : 財 法 布 佛 施 布 0 他 先以 法 施 布 較 , 等 受過 生 布 給 施 , 財 少 於 欲 但 施攝受他入 死 他 的 布 個 聽 釣 是 勾 你 前 , ` 施 道理 愛財的眾生很多 成 魚 牽 財 的 與法 方 0 佛道。 你 得 布 財 便 , 自己 後 , 用 施 布 , 布 只 令入 佛的智 不是究竟之法 你 施 魚 施 (用法 第二 要攝 不會說 , 餌 , 哪 佛智 得 你請他來聽經 好 個 布施 一法布 過 受眾 慧 上 重 你 法 鉤 , 要 0 0 , 不 你 施 的 你自己會說法 生 , , , 請 第一 拿 財 要先跟眾 恩 , , 無 窮 無 盡 , 用財 是五 第 你 惠 法 財 先 師 布 法 , 布 他 他 欲之首 跟 來 布 施 布 施 不 肯 生結 講 他結 作 施 施 , 會來 聽 就 經 , 餌 攝 , , 永 能 你 先 緣 好 學 , , , , 用 眾 是指 遠 把 把 令 的 緣 , 偏 所 眾 眾 眾 話 生貪 布 財 再 , 7 他 以 牛 施 牛 來 生 布 用 財

財布施是方便,以法布施為究竟。

### 【尊重正教分第十二】

復次, 世間天、人、阿修羅 須菩提!隨說是經 ,皆應供養,如佛塔廟 ,乃至四句偈等 , 當知此處 0 , 切

剛 經》 懂得法布施的重要,你就知道《金剛經》 。前面經文是講自己受持,再為他人說,世尊的意思在為他人說 的 重要,接著講你要尊 重 **一**金 ,

所以這裡單講為他人說 。「復次,須菩提!隨說是經」 重復次第 釋迦

世尊 文叫 一 聲當機者須菩提!隨說,就是隨 便說說, 是經,是指《金剛 經》

按《心印疏》上解釋,隨說有四種意思:

一、隨說之人 ,不揀僧 、俗 、凡、聖 0 不揀擇什麼人, 出家人、 ·在家

人、凡夫、聖人,都可以說經。

尊重正教分第十二

金剛經講記—志蓮精舍版

隨說之義 , 不論事理精 粗 0 你說 《金剛經》 的義理 , 不管 是事 柏

的 義 理 ` 理性的義 理 ` 精深 你的義 理 ` 粗淺的義理都 可 以

面一段經文,乃至說個四句偈都可以。

 $\equiv$ 

隨說之經

,不定章句前後

0

不管你說的是前

面

段經文,

或者後

四 隨說之處,不拘山林城市。你在城市裡說,或者在山林裡說都可

以。

隨 要負責任跟眾生講 你說 再看 著 或者前 經文 , — 面 《金剛經》 段經文 乃至四句偈等」 , 或者後面一 ,你全卷講 , 你懂得隨說 ,功德不可思議 段經文,乃至講 的意思, , 講 你隨便說 小段經 金 剛 文 經 0 段 你

經文也可以 ,只要是講 《金剛 經》 , 功德都 不可 思議

當知

此處」

處

,

是處

所

地

方

,

應該

去供養這

個

講

經

的

地方

0

切世間天、人、阿修羅 ,皆應供養」,阿修羅 ,翻成中國話叫非天,有天

之福 不可能來供養,所以這裡只說三個善道,天道、人道、阿修羅道的眾生 ,無天之德。「一切世間」,包括六道的眾生,但是三惡道的眾生 ,

都可以來供養。

如佛塔廟」 先把塔廟二字,依《參考資料》 解釋一下:

塔

類 甚多 梵 語 塔婆, 大 分 四 種 新譯窣堵波,華言方墳,亦云圓塚 : ` 生處塔, 二、成道塔 , 三、 , 轉法 亦云高顯處 輪 塔 , 四 塔 ` 的 般 種 涅

槃 塔。

「成道塔」也。三、經云:「乃至四句偈等為他人說」。又云: 相 切 諸 即 佛 供 養講 見 皆 如 來 從 《金剛經》 0 此 經 又云:「 出 \_\_\_ , 之處所,即等於供養佛之四種塔:一 即等於 當知是人 「生處塔」也 , 成 就最上第 。 二 ` 希 經云: 有 之 法 若 0 經 \_\_ 隨 見諸 云: 即 說是 筝 相 非 於

生 經 之 , 類 乃 至 四 句 我 偈等」 皆 令入 無餘涅槃 , 即 等 於 轉 而滅度之 法輪 塔 0 也。 即等於 四 ` 「般涅槃塔」 經云:「所 有一 切眾

廟

廟者貌也,供佛像貌之處也

方墳 形的 , 塔」是梵語塔婆的略稱,玄奘法師的新翻譯叫窣堵波,中 也有 也翻成圓塚 圓 形的 , , 也翻 裡 面 成高顯處 埋葬釋迦世尊的舍利 0 塔婆就 是 , 所 個 以塚就是墳 墳 ` 塚 , 印 度 , ·國話翻成 的 但是這跟 漬有· 方

塔的種類很多,大致分為四種:

普

通的

遺塚

不一

樣

,

做

得

很高

,

叫高

顯

處

0

` 生處塔 ·釋迦牟尼佛降生在藍毗尼園 , 藍毗尼園的塔是紀念他的

出生處,叫生處塔

成道塔:世尊在菩提樹下打坐七天,夜睹明星成正覺,成佛道的

地方修的塔 , Щ 成道塔

轉法輪塔:釋迦世尊成佛,初轉法輪先到鹿野苑, 跟五位比丘說

四 諦 法 鹿野苑那 個塔 , Щ 轉法輪塔

般涅 槃塔 :般是入 釋迦世尊在雙林樹下入涅槃, 在那裡修了

個 塔,叫般涅槃塔 0

四

供養講 《 金 副 經》 的處所,就等於供養佛的四種塔

經云 切諸佛 皆從此經出 , 即等於 『生處塔 也。

《金剛經》 經》 的處所,就等於供養「生處塔」一 說 : 切諸: 佛, 都是從《金剛經》 樣 生出來的, 你供養講 《金剛

你 .見到諸相非相 經云: , 就見到法身如來 『若見諸相非相 , 即 又云:『當知是人 見如 來 <u>\_</u> ^ 金 副經》 ,成就 最 說 上第 假若

希有之法。 即等於『成道塔』也。」《金剛經》 又說:應當知道這個人,

金剛

成 就佛道 , 等於供養 「成道塔」一 樣

經云:『

乃至四句偈等為他人說

<u></u>

,

這是剛才說的,講

《 金

剛 法輪塔 經》 福德的殊勝 也 0 《金剛經》 。「又云: 又說:隨說是經 -隨說是經 , 乃至 , 乃至四句偈等 Д 句偈等 , , 即等於 即 等 於 洪供養 ٦ 轉

轉法輪塔」一樣

等於供養 即 等於 四 -般涅槃塔 經云:『 般涅槃塔」一 所有一 也。 樣 」《金剛經》 切眾生之類……我皆令入無餘涅槃而滅度之。』 說:度一 切眾生都入 無餘涅槃 就

0

全印 菩提場佛成道塔完整。當時印度的人民都信仰佛教,印度打了敗仗,回 但 幾 乎 度 釋迦牟尼佛應化身降生在印度,一千多年以前,回教佔領了印度 沒有古蹟 的 佛教都 :破壞。二百多年以前,英國佔領印度,想保存佛教 可 保存 , 都 被 回教破 壞了 0 道源 到 印 度 朝拜 過 聖 地 的 古蹟 , 只 , 把 剩 匪

錢 立. 成道 機 有 成 把 道 會 全印 出 徹 政 來 底 塔 塔 可 整 府 Ē 以 破 度 知道 亩 理八大 埋 到 壞 的 的土 成 印 佛 , 世界各國 度 教 但 聖 寺 清 座 去 前拜 地 面 開 土 廟都 Щ 目 , , 號召 整理 聖地 人民都很仰慕釋迦 全 。等到英國人佔領印度 破 菲 壞 觀 成現在 0 , , 古 光客 般 我們是佛弟 涅 蹟 的成道 沒有 , 這 槃 塔 樣 辦法保存 , 塔塔 可 可 佛 子 惜 以 ,這是印度 0 , 鹿野 佛 增 被 ,不破壞佛教 加 徹 初 , 老百 苑 底 生 或 的轉法 庫 破 ` 成道 人的 姓就把菩提 壞 收 T 入 光榮, 輪 0 ` 0 老百 轉法 希望諸 現 塔 在 , 輪 所 雖 姓 場 钔 然沒 就 位 以 度 佛 拿 涅 有 把 的 獨

是 寺 供 現 佛 在中 像 如 的 何 佛塔廟」, 〕地方 央機關的意思 說 如 叫 佛 塔 做 廟 廟 塔講好了, 呢 0 我 ? 因 們 中 為 在印度有塔有廟 接著講廟,「 或 供 佛 像 的 地方 廟者貌也,供佛像貌之處也。」 , 沒有 都 Щ 寺 佛寺 0 我們漢朝 應該 說 如 的 佛塔 寺

槃

的

地

點

都

應當

去朝

拜

位 念 來 原有的鴻廬寺 人 是 高 쩨 將 外 位 僧 佛 高僧 賓 鴻廬寺改名為白馬寺 教 是僧 傳 , 歸 : 進 寶 中 ,讓給二位印度高僧住 外 迦葉摩騰 交部 0 或  $\equiv$ , 寶請 是 招 待 在 、竺法 到 後漢明帝 , 當 中國 0 時 蘭 中 來 外 國 。帶來佛像 交部 , 時 佛 但 候 0 教的 是 因為是白 ",派 叫 鴻 沒有供養三寶的 廟 大臣十八人到 廬 叫寺 , 是佛寶;佛 寺 馬馱經來中國,為表 , , 遷 就從這時 移 到 所 經 另 印 度請 在 候 , 是法 個 , 起 因 地 佛 為 寶 方 法 外國 示紀 把

點 燒香 很 種 感 水果 燈供養 覺 多 把 0 , 末香 供 普 茶 塔廟」二字講清楚了 佛 通 0 是十 ,喝的茶。食,吃的東西,供飯、 塗 用 , 塗香 現在用檀香或沈香 , 是 -種供養 就 種 是 油 香、 用 , 洗 花 了身體以後 碗 ,拿什麼供養 ` 水 , 燈 都是香供養 ` 上 塗 面 , 用 撒 果、 品 供菜 來供 塗香擦身體 點香 花 茶、 寶 養呢 料 , 各 食 , , ? 用七寶供養 種花的 叫 寶 經 塗 , ` 有 Ŀ 供 珠 ?供養 說 養 種 的 衣 0 供養 清 果 0 0 涼的 珠 燈 香 各 品品 ,

就 是 定要辦這十種 纓絡等 , 像我們現在掛的 , 插 一支香、插 珠 可以 一支花 供養佛。 、點 衣 盏燈 , 就是搭袈裟 倒 杯茶 來 、 倒 供養 佛 杯

開

水也可

以

,

隨

力隨分

,

只要虔誠恭敬

,

就是供養

起來福 尼成佛 不修福 能 開智 供養 慧 報比智慧重 ,開不了智慧 Ш 佛 福慧兩足尊 有 仟 麼好 要 處呢 ,福能攝慧,慧不能攝福,一 0 你沒有 , 福具足 ? 培 培 温福報 福 ,慧也具足 0 我們 , 根本開不了 學 金 ,不是單有智慧就成佛 剛 智慧, 經 定要福慧雙修。 V 要開 所 智 以供養是培 慧 , 你不 釋迦 , 比 持 福 摩 較 戒

的道 受苦. 體也不具足 無間 理,又有手可以辦供養品, 前 面說三惡道的眾生,沒有辦法供養 斷 , , 哪 怎麼供養呢?墮落到地獄道 有 機 會供 養呢 ? 所 要盡你的力量 以 現 在我們 ,畜生沒有手 ` 惡鬼道 是人 ,隨力隨分來供養 , , 既 然有 天 到 也沒有智慧 機 晚 會 萬 0 瞭 死 等 到 解 萬 供養 生

隨 失足: 力隨分, 掉到三 你有多少財力,供養多少供品 一惡道 , 再 想供養已經 不 可能 1 , 燒 0 供養還得 一支香 有財 插 力, 朵花 剛 、 點 才講 過 盏

燈

,

要不了

幾個

錢

,

只要心裡虔誠就能培大福

0

點 乞討 慕 天終於 佛 百 可 得 不完 殿前 鑫 能 時 不 時 燈 啊 佛 可以修慧 ·得了 有人布 在 ,人家都給她殘餘的剩飯 ! 面 稀 大家看了感覺奇怪,就去問世尊 點滿了 我 # 奇的是:有錢 要是 的 , 心 施 0 時 要福 什 想 她 燈 候 -麼時 : , , 很 文錢 都 慧雙修 供佛太好了 莊 候討到一文錢 吅 的 嚴 , 人 人供的 們 她歡喜得 ! , 點 有 點 燈供養佛。 燈 ,沒有人給她錢 大燈 位討 , 供 可是我連 不得了 養 , , 油 就 飯的 , 去買 ,世尊說:「她討了一文錢 大 都 貧女 國王 為 , 點完了 就趕快買 點 文錢也沒有 點油 。 不 , 燈 、大臣 從佛殿前 供養 曉得經過多久 貧 供 、有錢的居 女一 養 培 文 佛 福 文錢 錢 面 , 0 想供養 的 走過 燈 可 是 油 是 的 , 有 去 士 光 油 , 去點 , 忍 她去 , 明 燈 羨 把

饑受餓 ,拿來供佛 ,她的心力虔誠超過別人,所以她的油燈點不完

得的福 住相嗎?那是你沒有聽懂,聽到偏空那一邊去了。 品無論多少都可以 不是不叫你供養 經文,要你會歸中道,供養要配三句:「所說供養,即非供養,是名供養。」 很 布施而不住相;這裡不是不叫你供養,是叫你供養不要住相 少 佛經上說這種公案是叫我們學的,我們要供養佛,心裡要虔誠 報 大 為 ,像十方虛空無量無邊那麼多的福德。不是不叫 你心裡沒有虔誠 ,供養而不住相,你得的福報更大。第四分叫你無住行 ,不能沒有虔誠的心。不然你雖然供養得很多, 0 金 剛 經》 叫我們離 相 《金剛經》 , 要我們供養 你布施,是叫你 上說的三句 得的福 ",供養 不是 施

## 第一希有之法!若是經典所在之處,即為有佛,若尊重弟子。 何況有人,盡能受持、讀誦。須菩提!當知是人,成就最上

全卷 其義 當 像佛的塔廟一 前 《金剛 讀誦 面 說: 「 經》 ,是讀誦其文。何況另外一 隨說此經 樣供養 , 讀誦全卷 。 — , 乃 至 何況有人,盡能受持 《金剛 四 句偈等」,說一小段經文的 經》 個人 , 他不是隨便受持 ` 讀誦 。」受持,是受持 處所 , 盡能受持 都 應

佛 嚴 無一 你一 化 報 是成佛的法 ,是在人間現的丈六金身。隨類化身,羊中現羊,鹿中現鹿,要度羊的 身 身 ,無量相好 定成 法加之於上,所 , 須菩提!當知是人,成就最上第一希有之法。」最上第一希有之法 <u>/</u>[\ 所 化身 以 佛 Щ 0 0 做第 最上 你能受持全卷《金剛 ,沒有哪一個聖人超過他,一切三賢十聖的菩薩 ` 隨 類 • ,是成就法身之法 化 以 希 身 叫 有 最上。第一, 0 大化 ,是成就化身之法 身 佛 經》 , , 因為 之義 是成就報身之法 在天上的 法身無漏 , 讀誦全卷 , 因 化 身 為 化身有三類 無為 , 身量 , 《 金 因 , 離名 為 很 剛 報 大 ,都超不過 經》 化身 身萬德莊 絕 小 相 化 再

時 `候,看見的是羊相;要度鹿的時候,看見的是鹿相。最上第一希有之法

就是成就佛的三身之法,稀奇少有

若是經典所在之處」,世尊重視經典所在的處所,前面「隨說是經

剛經》 乃至四句偈等」的處所,皆應供養,如佛塔廟。這 《金剛經》 所在之處,就是三寶所在。「即為有佛」,是佛寶 一個人盡能受持全卷《金 0

若尊重弟子」,若,作及字解,及如來可尊可重的弟子,是僧寶 切賢聖僧 。 有 《金剛經》 的地方, 經典是法寶 就有佛寶 及有僧寶 ,就是

,

三寶具足,還不讓人恭敬供養嗎?

#### 如法受持分第十三]

# 爾時須菩提白佛言:世尊!當何名此經?我等云何奉持?

須菩提尊者聽到這裡,聽圓滿了,請問世尊經名?要流通後世十方

如法受持分第十三

部經一定要安上一 個經名 0 請問世尊:眾生怎樣奉行受持?

你要發大願 伏妄心,再答覆他安住菩提心。因為真心不能安住,是妄心打了閒岔 降伏其心?」怎樣安住他的真心?怎樣降伏他的妄想心?世尊先答覆他降 卷經 麼現. 想心也都離開 不要住相,還有什麼心可以執著呢?這就是說最高離相的方法,其他的妄 把妄心降伏住,真心就安住了。所以前面簡略說明,怎樣降伏你的妄想心? 的 在就請問經名?怎樣奉持呢?因為《金剛經》 這裡有一個疑問:《金剛經》才講到第十二分,還有二十分經文 道理 一說圓 ,普度 7 滿 一切眾生成佛,但是你不要住相,度一切眾生成 了。 經首須菩提尊者請問二個問 講到第十二分,已把整 題: 「云何應住 佛的心 ?云何 ,怎 , 你

無畏施。但是你行布施不要住相,要無住行施,真心就安住了;你一 那 麼怎樣安住你的真心呢? 你要度眾生,得去行 布 施 財 施 住相 法 施

妄想心又起來了

那就是離相 初 果都證過了 果 ,乃至於我今天證了四果嗎?須菩提是過來人,說我沒有這個念頭 再推 ;廣開來說明離相、住心的方法。 0 0 你證初果、二果、三果的時候 你是四果阿羅漢,初果、二 ,心裡有動念:我今天證了 果、

的方法 乃至於我行菩薩道 心 祇 劫 應無所住 再說怎樣住心呢?住心無住。怎麼無住呢?我釋迦世尊修行二大阿僧 在然燈佛面前授記,有得到法嗎?沒有 一直說到第十分,應當不住色生心,不住聲、香 ,而生其心!你會用功,生心而無住 莊嚴佛的淨土,我有住相嗎? , 因為我無住 ·無住 , 無住而生心,這樣清 , 那就是無住 味 一,沒有 ` 觸 1執著 法 丽 生 住

金剛經》 說到第十分,就說得很詳細了,第十一分只是較量持經的 淨心常常現前

,妄想心不起,真心就安住

了

福 德 所以說到第十二分就圓滿了,下面還有很長的經文,為何到第十三

所以須菩提尊者繼續問 分,世尊就說這部經的名字,應當如何受持呢?因為有些眾生需要多聽 , 釋迦牟尼佛慈悲無盡 , 就繼續說 , 大 此說到第三

十二分才圓滿。

這部經應當安立什麼名字?「我等云何奉持?」一 爾時須菩提白佛言:世尊!」須菩提這個時候請問,「當何名此經?」 切眾生如何奉行受持?

持 佛告須菩提:是經名為金剛般若波羅蜜 o 所以者何?須菩提 **!佛說般若波羅蜜** 0 以是名字,汝當奉 • 即非般若波羅

### 鱼,是名般若波羅蜜。

立. 的 佛告須菩提:是經名為金剛般若波羅蜜 說的是像金剛寶那樣的般若妙法,你就可以到達彼岸,所以安立這 。 \_\_ 經的名字 , 是佛自己安

著 個 ·金剛般若波羅蜜這七字經名,去奉行受持就對了,一定可以到達彼岸 經名 。「以是名字,汝當奉持 。」沒有其他的妙法去奉行受持,你就依

我 們 再 把一 金剛般若波羅蜜」的意思詳細說 說 , 分二 種意思說

種 按般若妙法 來說 種按我們本具的真心 來說 0

般若 是智慧的妙用,其用最利,能把無始劫來的煩惱斷掉,證得其體最堅的實 著文字般若 相 相 一般若 一般若 一、按般若妙法來說,般若具足三種般若:文字般若、觀照般若 其 般若: 就 用最利 到達彼岸 ,把它研究好, 妙法像金剛寶一 ;文字般若 0 這是按法 瞭解文字般若的道理,就 , 其相最明 樣堅 上講 一、利 , 0 依著經的題目 ` 明 金剛經》 , 實相般若 是文字般若 起觀照般若 , ,其體最堅;觀照 就夠 你受持 , , 我們依 觀照就 的 實

本體自性,它的本體自性就是離相無住的真心。真心本來離相,本來無住

按我們本具的真心來說

,

我們現在這個心是妄想心,妄想心沒有

如

下 生 前 你記著經的 才能成佛 呢 是 心 用 ? 面說要離 非要用離 過去釋迦世尊跟我們一 大 離 相 為 0 我們聽懂 無住的真心修行 了 名 字 相度生, 以是名字,汝當 相無住的心,於割不斷處,一 ,奉行受持 7 無住行 佛 法 , , 樣是凡夫, 施 知道 才到 ,就是修行的 奉持 , 都是叫我們開悟,悟到我們人人本具的真 佛法 7彼岸 ?。」在 好 0 他歷劫修行 經名以外 ,不能究竟用 為 妙法 切割斷 什麼修行要用 , **!**放不下的,全身 沒有其他修行的 ,乃至於出世成 功 , 離 還 相 是 無住的真心 不能 方法 放下 佛 得 利 就

按真諦 為 波 經的名字 羅 死的根本,男女的情愛割不斷!知道修行好,五欲之樂牽腸掛礙,放不 蜜 所以者何?」佛安立經的名字,就奉行受持,這是什麼道理呢?因 因緣法說,我說即是空,它當體就是空的,不是叫你依名住相 , 按 , 俗諦 就具足二諦、三諦的 世間 法 說 不能 真 不 理 有 0 按二諦 個 名 的 0 道理解釋 即 非 般若 **,** — 波 佛說 羅 蜜 般若

如 法受持分第十三

是叫 道 羅 相 理解釋 蜜 , 就是空諦 你 0 你用三諦的道理去修行、去度眾生、去行 ·依名修觀想。「是名般若波羅蜜」 佛說般若波羅蜜」 0 「是名般若波羅蜜」 ,是假諦。「 ,即假 , 不過假有其名而已 即空,就是中道第 即 -非般若波羅蜜」 布施 , 能 不到達彼岸 義諦 按三 , 不 一諦 ·要住 嗎 的波 的 ?

#### 尊!如來無所說 須菩提 !於意云何?如來有所說法不?須菩提白佛言: 世

得 這一 就是佛的相、法的相最不好離,因為我們學佛要尊敬佛,學法要尊敬 相 2阿耨 須菩提回答:「如我解佛所說義,無有定法,名阿耨多羅三藐三菩提 尊敬 須菩提!於意云何?如 2多羅三藐三菩提耶?如來有所說法 ,起了執著 ,要離開它真不容易。前面第七分佛就問過:「 來有所說法不?」前面講過 耶? 就是要你離 , 什 麼相 開佛 都 相 好 如來 、 法 法 離

可說 亦無有定法 。這裡再問:如來有沒有說法?「須菩提白佛言:世尊!如來無所說。」 , 如 來可說。」不能說佛沒有說法 ,不過沒有一 一定的 法 , 如來

有說一個字,哪有說法呢?世尊為何沒有說一個字呢?因為他沒有著說法 分經文: 說法者 , 無法 可 說 是名說法 0 釋 迦世尊說法 四 + 九 年 沒

須菩提這個時候悟得很深了

,

回答:

如來說法

,等於沒有說

0

後

面

的

相

所以說法

,等於沒有說

慢煩惱嗎?所 認為自己比別人高一等, 生 斷 你們都 煩惱,自己無始劫來原有的 可 '以發心講經說法 以「說法者 對我應恭敬供養,這樣不是著了說法的相 , 無法 ,但是不可住法相來說法 煩惱沒有斷,學會了 可說 , 是名說法 。 \_\_\_ 講經 這樣去說法 0 講經說法是令眾 增 加我 ,不會增 慢煩惱 :,起我

加

新

的

煩惱

,

任運自然斷舊的煩惱

才能自利利他

如 法受持分第十三

### 菩提言:甚多!世尊!須菩提!諸微塵,如來說非微塵 須菩提!於意云何?三千大千世界所有微塵,是為多不?須

名微塵

0

如來說世界,

非世界,

是名世界

0

還有什麼相不能離呢?這裡是先告訴我們要離依報的相 言:甚多!世尊!」總相是正報、依報兩個相 大地,是依報。你要離相,把身體的正報離了,把山河大地依報的相 須菩提!於意云何?三千大千世界所有微塵,是為多不?須菩提 。我們的身體是正報 ;山河 離了,

塵 多!世尊!」須菩提回答:微塵太多了。「須菩提!諸微塵,如來說非微 把三千大千世界粉碎成一粒 一,是名微塵。如來說世界,非世界,是名世界。」你要離相 「三千大千世界」 , 是 一 個世界的總體。「所有微塵 粒 的微塵 , 微塵多不多呢?「 , 是為多不?」 須菩提言 ,還是依著 : 甚

多。但是微塵要是合起來,只看見一 一諦 的 ]道理 來離 , 有 沒有 微塵的相 ?有啊!因為有微塵的相 個 大世界的相,微 塵的相就隱而 , 才 說 微 塵 甚 不見

假 個 所 世 名 以 界 丽 — 佛說 ,是眾多微塵合成的。把它分成眾多微塵 , 微 世 塵 界也是 , 即 菲 , 微 塵 佛 說 , 是名微塵 世 界 , 則 非 。 \_\_\_ 世界 按二 , 是名 諦的道 ,世界的相空了 世 理解 界 0 釋 按 , 微 俗 。按二諦 諦 塵不過 講 有

的

道

理

解

釋

,

不

過假名世界而已。

鬱芸 微 世 呢 魔是 |界法也是真如 ? 花 法法皆真,法 按 實相 無非 一諦 般若 解 般若 釋 , , , 法皆如,真如 實 世界 微 (相般若遍一切處 只看: 塵」 也是實 你會 相 在 世界」 不會 般若 哪裡?真如在 悟 ,不遍到微塵上,不遍到 , 中 都是無情法 所 諦 以 的 : 道 青 理 切 青翠 ? 0 法上。 怎樣解釋三諦的道 你 竹 會 悟 微塵法是真 總是真 中 世界上 諦 的 如 渞 嗎 ; 鬱 理 如 ? 理

看青綠的翠竹,就是真如的本體;看見開得很茂盛的菊花,

無非般若的本

這叫「是名微塵」、「是名世界」 體 須菩提!於意云何?可以三十二相見如來不?不也,世尊 流所 以悟到中道的義理,微塵是真如也是實相,世界是真如也是實相 ,

非相,是名三十二相 不可以三十二相得見如來。何以故?如來說三十二相,即是 !

相 還要離開 三十二相得見如來。」這是離正報的相,佛的 相 佛 前 一直到足下平安相,我們沒有時間一一講解,你們查《佛學大辭典》 須菩提!於意云何?可以三十二相見如來不?不也,世尊!不可以 的 !面第五分世尊問過:「可以身相得見如來不?」是用總相丈六金身 相離開了,凡夫的相自然可以看空。三十二相,從頭頂上肉髻頂 ,我們凡夫這個臭皮囊,還有什麼可執著的?這就是先離佛的 正報具足三十二種大人 相

間 種 的 大 0 須菩提答:「不可以身相見 人相 ,佛問:「可以三十二相見如來不?」 可不可以應化身佛 如來 。 這 裡按佛的別相 , 世 |尊有三十 的三

十 二 相 ,見到 法身如來呢?須菩提已經悟得比以前 更深 , 回答:「不 可以

三十二相得見如來。」

理甚深 名三十二相」 來說的三十二相,是按假諦講 一無別 何以故?」須菩提自己徵問,自己解釋,「如來說三十二相」 ,世尊說的三諦法 , 按中 -諦講 ,須菩提學會說 , 即空 ... — 前假 即是非相」,按空諦講,當體即 , 即 中 , 他悟到這裡 ·諦的三十二相 , 跟 0 須菩提悟的 佛所悟的道 空。 道 如 是 理

怕 子 依報 我 們 說 離 到 ,還有什麼好執著的?再說正報的相要離開,佛的三十二相離開 7安立 不開 一經名 正 報 , ` 就 依 報 依著經名奉 的相 , 再說世 持 , 這 界的依報的相要離 部經就說完了 0 世尊悲心 開 , 我 們 J無 盡 住 的房

如

法受持分第十三

## 有人,於此經中,乃至受持四句偈等,為他人說,其福甚多! 須菩提!若有善男子、善女人,以恆河沙等身命布施。若復

我

.們這個臭皮囊的正報,執著它作什麼呢?這都是佛怕我們離不開一

切

相,所以一再地說,再較量持經的功德

我們的身命只有一個,把身命布施,以後就沒有了,得來生才能布施第二 多 持經的福德,都是用七寶布施,越較量布施的七寶越多,持經的 個 是人所得福德多不?」須菩提回答:「甚多,世尊!」這裡省略了,因 身命 以 恆 須菩提!若有善男子、善女人,以恆河沙等身命布施。」 恆 河 。所以身外之財容易布施 河沙數那麼多的身命布 沙數的 `恆河沙三千大千世界的 施 ,身內之財難得布施 , 他得的福德多不多呢?經文 七寶 ,還是身外之財 。這個善男子、善女 0 身 前面較量 內之 福德就越 應該問: 財

為前面已經說了好幾遍,意思已在經文裡面

超過前面以恆河沙等身命 小段 說 , 其福: 經文 底下就較量了,「若復有人,於此經中,乃至受持四句偈等,為 甚多。」假若另外有 0 或者為他人說全卷 布施的福德 僵個 金 剛 人,受持全卷《金剛經》 經》 0 乃至於為他 人說一 , 乃至受持 小段經文 他人

道 道 的 並 動了慈悲心 生活 前 一不能 為 時 這 使牠了 個道 候 他人說 ,不能度眾生的 , 捨 理前 ,把自己的身體捨給老虎吃,老虎吃了布施 , 生 身飼虎 宛 可以令他人了生死 面已 ` 成 ]經料 ,下大雪,老虎沒有 佛道 生 死 揀過 0 0 現 你受持 , 在拿身命 你用七寶布施得再多,只能利益眾生今生 成佛道 《金剛經》 東西吃 布施給眾生 ,所以福德不可同 , , 自己可 他 看 ,像釋迦 見老虎 , 暫時不會餓死 以了生死 如 快 H 要餓 來行菩薩 ቨ ` 語 成佛 死

#### 離相寂滅分第十四】

希有 爾 時 ! , ·世尊 須菩 ?!佛 提聞說是經 說如是甚深經典 , 深 解義 ,我從昔來所得慧眼 趣 涕 淚 悲泣 , 而 佛言 ,未曾 :

得聞

如是之經

0

哭 大開 講 涕 甚 到這 , 深 但 眼 員 解 爾 睛 裡 是 解 悟 時 流 在 到 0 , 須菩提 出 須菩 法 深解 金 會裡不能放聲 水 [提解] 叫 剛 , 義 淚 經 聞說是經」 趣」 悟得甚深 **>** 感 的 激 義 , 大哭 得很痛 深是甚深 理 , , 歸 深受感激 , 須菩提尊者聽釋迦世尊講 無聲 心叫 趣 到 , 解是解 人 地哭叫泣 悲 人本 , 他 涕 -具離 感 悟 動 淚 , 0 悲泣」,鼻子流出 得很痛 義 感動得 相 無 是 住 義 |厲害 的 心 理 真 《金剛 應該 心 趣 , 上 連 是 經》 )鼻涕 放 歸 , 警大 就 水 趣 叫 是 0

眼

淚

都

流

出

來

眾生 著 這 只破我空 了 慧 樣甚深的 《金剛經》 Щ 眼 丽 天眼 É ,沒破法空。現在聽到《金剛經》 |佛言 未曾得聞如是之經」,但是我須菩提過去聽的 經典 , 聲聞的眼睛 「我從昔來所得慧眼」 ,所以甚深開悟 ,就跟佛說:「希有 叫慧眼 0 , 須菩提是阿羅漢 感動得鼻涕眼淚 ! ,我們凡夫的眼睛叫肉眼,天 世 尊!佛說如是甚深 , 我 也空 , 他親見我空之理 、法也空 起流 都 是 ,不禁悲泣 <u>/</u>[\ 經 、空也空 乘 典 的 經 上 , , 典 得 的 指

這 入 有 個 往返,穿衣吃飯 世尊 希 這 十四分的 有是須菩提聞說是經 . \_ 須菩! 不希 提過去以為 ,都在說法,真是稀奇少有 有 , 跟第二 , 深解義趣,今天得到甚深解悟 世尊坐在 一分的 講 「希有 堂裡 こ不一 **!**那是讚歎世尊稀奇 , 才是說 樣 法 。第二分說 , 哪 , 真是稀奇少 曉得世尊出 7少有

有

!

世尊 人,成就第一希有功德!世尊!是實相者 !若復有人,得聞是經,信心清淨,即生實相。當 ,即是非相 是故 知是

如來說名實相。

就證 菩提一 這個時候信心一 心。「即生實相」, 明須菩提深解義趣 世尊!若復有人,得聞是經」 樣 也聞到這部 起 ,把無明煩惱破掉,心裡清淨,實相就現出來了 實相是本來具有的 《金剛經》 • , , 世尊!假若另外有一個人, 信心清淨」 被無明煩惱蓋覆住了,心不清淨 , 他一定會生清淨的信 跟我須 ,這裡

皆是虚妄!若見諸相非相,即見如來! ] 他是悟到了,但是悟得很淺:「這 爾時, 這是正宗分第二大科 須菩提聞說是經,深解義趣」 , 推廣降住開解分, 前面第五分他聽到:「凡所有相 要開解 在 經 文 上有 明文

所以他說:「若復有人,得聞是經,信心清淨 這 來滅 說 個 章句 裡 道 他已 後 理 |太好了,只怕眾生夠不上!| 生實信不?」世尊就呵斥他:「莫作是說!」你不要這樣講 , 後五 經 悟得 百歲 甚深 ,有持 , 他 相 戒修福者, 信:「我自己深解義 所以他說:「頗有眾生, 於此章句, ,即生實相。」 趣 能 生信心 其 他的 , 眾生 以 得聞. 這就是須菩 此為實 也 口 如是言 "; 一 如 以

實 實 法 葙 相 , 配 的這個人, 當知是人 親證 佛的三身。這裡沒有說最上二字,就是配到實相上,這 法身 ,成就第一 , 他一 所 以他成就第 定成就佛的 希有功德 功德 報身的 ! 0 前 我們應當 功德 面第十二分「 , 成就希有化身的 知道 , 最上 信心清 第一希有之 淨 功 個 德 人即 , 即 就 生 生

提

解

悟甚深的境界。

世尊!是實相者,即是非相」,按二諦解釋,說個實相,當體即空

是佛的三

身

功

德

統統

成

窓就

離 相寂滅分第十四 諦 實相是無相之法 :的道理解釋:「是實相者,即是非相」 。「是故如來說名實相」 , 說實相 不過給它立個假名 ,實相無相 一一己。 0 是故如 按三

實相 來說名實相」,是故如來說名中道實相。實相無相、 在 切法上,一 切法相都是實相 所以它是中 -道實: 無不相 相 , 實相 在 哪裡 ?

,

#### 第一 世, 世尊 希有 後五百歲,其有眾生,得聞是經 我今得聞 , 如是經典,信解受持,不足為難 ,信解受持,是人即為 若當

替眾生關心 法受持 世尊!我今得聞, 因為 ,說我現今聞到如是甚深的經典,信心清淨 我 不但是阿 如是經典,信解受持,不足為難。」 |羅漢 還是解空第 所以我受持不算難 深解義 須菩提還是 趣 能 如

若當來世,後五百歲」 可是到了法運一萬二千年的最後五百年

,

,

這個人真是第一希有的人 信心 第六分世尊說:「 法 其有眾生 運 最 以 後五 此 , 為 百 得 實 歲 聞是經 0 , 假若 如 ш 須菩! 來滅後,後五 , 有 信 提這時候 個 解受持 人聞 到這部 百歲 , 不僅關 是人即為第一希 , 《 金 有持戒修福者 心眾生 剛 經》 , 還讚歎眾生 能 有 信 0 ` 於此章句 能 這是合 解 要是到了 能 到前 能 生 面

者 何 何以故?離 何 以 ? 故?此 我 相即是非相 人無我 切諸 相 相 , , ` 人 即名諸 無 人相 相 ` 佛 眾 生相 無眾生相 • ` 壽者相 、無壽 ` 者 即是非 相 0 所以 柏

!

無我 四 相 相 何 沒有: 以故?」 無人 法執四相 相 ` 我須菩提為 無眾 生 也沒有空執 相 ` 何 無壽 說這個人是第一 者 四 相 相 0 \_\_  $\neg$ 所 這 以者何?」這個人怎麼把我 裡 希 包括 有的人呢?  $\equiv$ 重 四 相 因 沒有 為 我 此 執

等四相都空掉呢?

諸相非相」;「 妄!」「何以故 清 趣 「若見諸相非相,即見如來!」那句經文。「離 淨 , 所 我相即是非相,人相、眾生相、壽者相,即是非相。」 悟的 把我等四相都觀空了 理跟 ? 即名諸 佛無二 再 加以解 一無別 佛 , 0 釋 就是 這裡就是合到第五分:「凡所有 , — 離 即見如來」 切 諸 相, 0 即名諸佛 切諸相」 這就證明須菩提深解義 ! ,就是「若見 這個· 這就 相 ,皆是虛 人信心 合到

### 佛告須菩提:如是如是!若復有人, 得聞是經,不驚、不怖

### **小畏,當知是人,甚為希有!**

如是如是!」分開來解 佛告須菩提 : 如是如是!」 , 我悟的道理是這樣子 佛給 他印證說 , 你須菩提所悟的道 你說得對 ! 你說得 理也 對 !

是這樣子,我如是,你也如是。

算 第 理 有了 第一希有。世尊慈悲無盡,他要攝受一切眾生,怕眾生聽到這裡,一定要 空 前 心 沒有我等四相,要離 , 而 面須菩提說這個人第一希有 所 悟 一希有 若復有人,得聞是經,不驚、不怖、不畏,當知是人,甚為希有!」 以這 不畏懼 到 了 聽見我空之理 裡說只要他有信 無住 了 ,這個人對於三空之理,雖然沒有及第,但是他已相信 0 世尊再 一切諸 ,而不驚異;聽見法空之理 說得粗淺 相 心 ,信心動搖 , ,是由信心清淨,生了實相 聽到哪裡 點 , 他 , ,認為自己夠不上,怕眾生退了 信 沒有 到哪 ,而不恐怖;聽見空空之 解悟,只有信 裡 , 這 個人就算第 , 解悟 心 到 四 也算是 [相皆 一 希

上卷經文是講究信,講究解,須菩提是解悟了。世尊攝受眾生,眾生 我 們 在 座 前 都 可以承當 , 因為我們聽到三空之理 都 茅 驚 不 怖

第二 前五度與外道相同 波羅 雖 Ŧ. 人,沒有般若度作引導,前五度不能到達彼岸,所以般若度為第一 名第一波羅蜜 何以故?須菩提 不畏懼 |度像沒有 然沒有解悟 蜜。 第 持 一波羅蜜」,就是般若波羅蜜, 戒 大乘法門要學六度波羅蜜 應當知道這種人 眼睛的瞎子 , 外道 ,要是能信 0 也持外道 般若度超過外道, !如來說第一 樣, ,對於我空不驚異,對於法空不恐怖 的戒律 非常稀 般若度好像有眼睛的人, **,** 夢 0 第三、 波羅蜜,即非第 因為:第一 前五度如盲 《金剛經》 忍辱 , 外道 , 布 是般若經, 般若度如 施 來引導前 也修忍辱 外道也行 波羅蜜 導 , 就是第 波羅 對於空空 Ŧ. 0 度的盲 第 布 修前 四 施 蜜

精進

外道也要精進用

功

第五

、禪定,外道也有外道的定功。

但是外道

導 沒有第六般若 **不**行 。不然 度 , 前 。所以前 <u>E</u>. |度怎麼修 五度 , , 你 都 不能到達彼岸 住相 , 同 於外道 , 非 有般若度來作引

發心 冤枉 空 頭 成 前世曾修行 佛道 不行 相 用 !要是沒有 這 功修行 不然你 個 0 把福 你 道 來生 理要記清楚 , 種 不 報享完就墮落 , 來世 2善根 修行 但 了 善根 是 用 ,不是生天就是轉人 ,你不會作佛弟子, 住 功 ,今生今世才能作佛弟子 **,** 相 則已 定 , , 變成 招得來生不如意 要把般若 , 修行 外道 用 ), 所 功就 經研究明白 無論 , 享點人天福報 以用 著魔 出家、在家弟子,都是前 功一 0 , 你有善根作佛 大 , 為 輩 要遠離我相 子 你 峝 , , 第三生非 沒 於 有 外道 弟 T ` 子 生 法 , 吃苦 可 相 死 又 生 真

波羅蜜 第 懂 波羅 停 即非第一 蜜」 第 波羅蜜」 就是般若 波羅蜜」, 重 波羅 一要 按假諦講,有第一 , 蜜 但是這三句經文 , 住相就 又錯 波羅蜜 , 你還 1 0 所 要研 0 按空諦講 以 究好 如 來 , 說第 你 , 因緣 懂

離 相寂滅分第十

生 蜜 法 , 當體即 非空非 倌 空 , 即空即假 哪有第一 波羅 才是中道第 蜜的 相存在 波 0 按 羅 中諦講 蜜 , 是名第 波羅

`

,

世俗的 會歸 剛 你 到 懂 經》上一再 了 得 中 你 佛 1假相 法難 道 處處 《金剛 , 愛就 才算真正 執 0 經》了嗎?所以你要懂得「第一 破相 著 即非第 在這裡 , 聽 , Щ 懂 到 你不要執著。 得 哪 , 波羅 須菩提感慨 裡 佛 法 , 著 蜜 到 , 哪 你好不容易把執著破掉 這是空諦 裡 , 過去沒有聽過甚深 , 你能 波羅蜜」的 學到 0 是名第 佛 法 嗎 重要, 的 ? 波羅 所 經 , 那 執 典, 以 蜜 是假 著個 佛 現 在 在 空 諦 金 要 聽

#### 須菩提!忍辱波羅蜜 , 如來說非忍辱波羅蜜 , 是名忍辱波羅

蜜

o

六度都 是這 樣 , 前 面說要無住行施 , 已經說了布施度 ;要持戒修福

經 說了 持 戒 度 。 這 裡 再 |說忍| 辱度 , 正 是跟著第一 波羅 蜜說 下 來的 , 很 重

學菩薩道 要! 打 侮 他 你 忍 嗎 都 ? , 是 內 是辱 他 ,要度眾生,怎麼能跟眾生結生死冤家?所以對方侮辱你,不能 欺 **浅現前** 心的 侮 你 忍 , 你 0 , 我們是凡 辱 不 欺 , 是外 侮 他 境的 夫 嗎?這 , 他罵: 辱,外 樣 就 你 境: 鬥爭 , 你 侮 不 辱 , 罵 增 , 他嗎 對方罵你 加 凡 ? 夫 他 的 打 生 ` 你 打 死 你 , 0 我 你 ` 欺 們 不

跟 他 般見識 , 要能 認辱 , 因為 你是學菩薩

樣 我 踏 四 事 們 實地用 相 的 前 實 把 面 0 上你沒有做 縱 功 講 然開 切 到 我 這 相 執 悟 都 個境界 四 空盡 , 相空了 到 悟的 那 , 只是依文解義 , 個 才 是 , 7是般若: 還 功夫,相還是沒有離開 理 , 要空法 事實上沒有空掉 波 執四 羅 ,不能算懂 蜜 相 0 聽到這 ; 法 執四 , 0 還是不 , 道 裡 所 相 以 , 空了 理都是佛的 你 跟 泞 好 著 像懂 第 , 還 悟 要空 得 1 波 跟 , 不 , 羅 要腳 空 佛 蜜 敹

定要腳踏實地用功,

看你能不能忍辱?這是事實擺在你面前,辱境現前

離 相 ! 寂滅分第十 四四

才要忍 能 忍 。下面經文有人拿刀子節節支解釋迦佛的 沒有 辱境現前 , 你 |忍什麼呢?有人打你 1身體 ` 罵 ,他能忍,要腳 你 , 甚 至 欺侮 踏 你 實 你 地

用

功到這

裡

,

才是真正

離

相

0

學 假 如 的 地 看 生 大 眾 到 釋 獄 乘經 的 果沒有 我是度眾生的人,我不入地獄 ;裡度眾生,他不會受苦。地藏菩薩也證到無生法忍 , 迦 生 地藏菩薩 再 佛 E 進 0 切都是空的 釋 你看見釋迦 地藏 你怎麼到地獄裡度眾生呢? 步 迦 如 發願: , **淫菩薩** 來說 有 ·, 我 佛說的道 種 ,以為 :「我是佛 地獄不空, 人對 要到 他懂了,實際是豁達空,落了誇大狂 地獄 金 理很對 , 剛 裡度眾生。請問:你證到無生法忍沒有 , 誰 誓不 我要普度一 經》 , 入地獄 -成佛 依文解義瞭 地藏菩薩做得 ° ?」他學了 切眾生,先度地獄最苦的 釋 迦 解 (佛證) 了 也很對 ,所以也能度地獄 空 地藏菩薩 到 , 無生 他 , 你 說 說 法 0 的 他看 忍 切 法 我 都 門

隀

見

要

?

過去有 師徒兩人, 徒弟年紀很輕,看大乘經有點領會 ,忽然間發了大

菩提心,要學釋迦佛、地藏菩薩,入地獄去度眾生。他發了心就跟師父說:

釋迦世

| 尊說:

٦

我不入地獄

,誰入地獄?』

我們要發大菩提心到

地獄裡

度眾 生 地藏菩薩說 :  $\neg$ 地 獄 不 空 , 誓 不成 佛 ! <u></u> 這說得太 對 1 , 我 要學

能做得到 你學釋迦佛 地藏菩薩 ,入地獄去度眾生。」 。 \_\_ 這位徒弟說:「一 地藏菩薩是對的 , 切皆空 但是你要腳 他師父就說:「 ,哪有火湯爐炭啊 踏實地用功 地獄裡很苦 , 證 ? 到 , 他 無生法忍才 火湯爐炭 以為 把大

乘道 理都瞭 解了 , 跟 他師父辯得沒完沒了 0 師父正好在燒香 , 把 香點著

出 其不意就 在他臉上觸了一下,徒弟叫:「唉呀!你怎麼用香燒我的臉?」

師 泛說 你不是說 地獄裡的 火湯爐炭都空掉了 這一 點香 , 你怎麼空不

掉 呢 ?

所 以學了第一 波羅蜜是智慧度,你腳踏實地用功,要修忍辱度。第一

天 氣· 生法忍,真空的境界現前,一切法本來不生,還忍什麼? 你就觀一切法空,這叫法忍。第三、無生法忍,一切法本來不生,一念妄 眾生忍 動 執著. 太熱,熱得受不了;天氣太冷,冷得受不了;沒有飯吃,餓得受不了, ,眾生怎麼罵我 有眾生 執著有法 、侮辱我 , 才生起來這些 我不跟眾生計較,能忍。第二、法忍 一眾生相 法相 。這時候證 到無

空非假 辱波羅蜜」,是按真諦、空諦講的。「 辱 度 即是真空 都不能到彼岸 也能到彼岸。第一句「忍辱波羅蜜」 前 面 也就是證得無生法忍的真空 [講過:「前五度如盲,般若度如導。」沒有般若度作引導 ,會歸中道的忍辱波羅蜜 0 這裡忍辱波羅蜜 ,就是跟著第一波羅蜜說的 是名忍辱波羅蜜」,按中諦講 真空不空,即是妙有; 是按俗諦 ` 假諦 講的 0 , 妙有非有 你有了忍 即 , 前五 非忍 , 非

我 節支解 何 相 以 故 ` ?須 膊 無 人 , 若 菩 相 有我 提 ` 無眾 ! 相 如 生 我 ` 昔 相 為歌 相 ` 無壽 ` 眾 利 生相 者 主 一割截 相 0 ` 壽 何 身 體 以 故 , 我 ? , 我 於 應 生 於 爾 往 瞋 時 昔 恨 , 節 無 0

王 到 身 有 身 案 說 禮 成佛 忍 睡 野 體 , 講 著 外 辱波羅蜜 0 何 之前 給 遊 歌 以 就 歌 須菩 Ш 利 故?」 各自散開去採水果。 利 王 玩 , 景 在 是 王是梵語 提 呢 春 聽 , ? 這 佛 後 妄 個 , 自己 也就 百 修行 來 就是非腳踏 歌 花 , ) 徴問 翻 是 綻 利 的 講 成 王 放 人 , 中 給 感覺疲乏, , 自 在 國話 有人看見山洞裡 天 我 實 己 修行 氣 們 地 解 晴 叫 聽 用 釋 用 極 朗 0 功 坐 惡的 , 的 功 須菩 不 說 下 的 H 口 了 來休 時 王 子 第 提 , 候 0 , , 釋 息 帶 有 割 ! , 迦 波 遇 如 睡 著 截 佛 身體 我 羅 見 著 個 文 拿 歌 昔 蜜 了 武 打坐修行 就 Á 利 為 大 , 0 宮女 己過 釋 王 歌 好 臣 割 迦 利 及 , 去 看 世 何 的 截 干 宮 的 到 尊 割 他 必 女 的 沒 截 公 國 再

試看 是在持戒!」國王說:「什麼叫戒?」 怎敢說你見色不貪呢?」 給她們講道,不會貪美色,我是修行的人!」國王說:「有很多修行仙人, 或 人 或 Ш 你能忍辱嗎?」他回答:「我能忍辱。」國王說:「你能忍辱,我來試 王 [王說:「 你怎麼知道他是真正的修行人? ] 大臣說:「 你把他耳朵割掉 洞 ! 生氣地說:「 人間煙火,天天練氣、吃水果,見了美色,還是動貪心。你年紀輕 ,看見宮女都在山洞口圍著。國王一看,裡面有一 國王 變 跟隨的大臣 一身上帶著寶劍 你這位修行人,貪愛我宮女的美色!」修行人說 |勸國王:「 這是真正的修行人,不可以加害啊 修行人說:「 , 唰 聲 , 就把修行人的耳朵割掉 他答說:「忍辱叫戒 動不動貪心 ,不在吃水果 個年輕人正在 0 個 或 練 , 王 : 「我 講 修行 說 氣 輕 道,

到

大家都去請他開示,這個修行人就給宮女說法。國王睡醒了問:「宮女都

.哪裡去?」文武大臣說:「她們遊玩去了。」國王很生氣,就找到那個

手足 悔 證 吧 Ħ. 是得道 更兇 了 割 明我 比 ! 掉 個 我 忽然天 耳 的 f. 我做錯 鼻馬 他還是不動 將 見了 他 的 L , 第 來成 的 人 , 你的 地變色 神色不 或 **F**. 了 , \_\_-佛 給 蕧 個 王 0 」修行人告訴國王:「 他磕 原 度的 女人, 以為是修行人 ,先度你 , ,於是又把他的 。 \_\_\_ 飛沙走石 頭 憍 沒有動貪欲心。我 修行人發了 求 陳 或 懺 。」這位修行人就是釋迦牟尼佛 如 王 悔 , 、要報 ! 說 就 0 這 修 : 是這位 )願後 手、 時 行人說: 復 候 我 你對我節節支解 他 再來試試看 腳 , 手 或 極 現在發願,假若我 一惡的 割掉 於是跪 王害怕了 足耳 你只要有 0 歌 鼻 四 下 利王 馬上 ! 來 大 , 因為 天王在護法 求 轉 ,我 再 慚 復 懺 生 惡人怕 把修行人的 ,在鹿野苑 原 愧 沒有動 不動 悔 的 心 0 或 , 的 念瞋 願 王 你 , 瞋恨心, 是比 忍不住 意 佩 饒 初度 服 求 1 我 懺 他 他

身體 再 0 看 我於爾時 著 經文 , 無我相、 如 我 3 昔 為 無人相 歌 利 王 割截 ` 無眾生相 身體 ` , 像 無壽者相 我 過 法被 。 \_\_ 歌 我那時候 利 王 割 截

0

離 相寂滅分第十四 壽 四 者相 相 皆 空 應生瞋恨 。 — 何以故?我於往昔節節支解時 。」假若那時候我沒有離 四相 , 若 有我相 ,節節支解我 、人相 ,能不動瞋 眾 生 相

恨嗎?我不動 旗恨 , 因為沒有我等四 . 相

#### 我相 須菩提!又念過去,於五 ` 無人相 ` 無眾生相 百世 ` 無壽者相 ,作忍辱仙人 0 0 於爾所世 無

體 我 吅 轉了五百生 「又念過去」 相 的 大覺金仙 時 須菩提 無 候 入相 我沒有我等四相;在過去五百世,我就沒有我等四 ,是修正道、修忍辱的仙人。「於爾所世」, ,才作忍辱仙人。這個仙人不是外道仙人, <u>...</u> ` 憶念 無眾生相 不是歌利王割截我身體的 口 想過 ` 無壽者相 去劫中 , 0 於 四相皆空。 ]時候  $\Xi$ 百世 ,才得我空四 , 不但歌 作 恝 釋迦牟尼成了 在那五 辱仙· 利王割截我身 相的 相 百世 功 夫 佛 無 經 0

#### 不應住色生心,不應住聲 是故須菩提!菩薩應離一 切相 • 香 ` , 味 發阿耨多羅三藐三菩提心! 觸 、法生心, 應生無所

# 住心!若心有住,即為非住。

菩提 要離 要離 多羅三藐三菩提心,怎樣降伏妄心?離相,不是離這個相,不離那 會生起來呢?這 開 須菩提前面問:發阿 要離 切相 , 切相 包括前面三重 樣就把妄心降伏住 , 度 切眾生入無餘涅槃 耨多羅三藐三菩提心,云何降伏其心?佛答覆須 四 相 : 我 了 執 0 四相 所 以你問善 ,而不住 ` 法 執 男子 河相 相 ` 、善女人 , 還 空 有什 蓻 四 相 麼妄想心 發阿 個 , 統 相 統 耨

相發菩提心,就不會再起妄想。這是總結前面離相度生 是故須菩提!菩薩應離一 切相 , 發阿耨多羅三藐三菩提心!」 佛答覆須菩提 你離

怎樣降伏妄心?就這樣降伏。

菩薩 聲 住 前 若心有住,即為非住 心 聲 ` 面 香 、香 說 「不應住色生心,不應住聲、香、味、觸、法生心,應生無所住心! 「不應住色生心」 你應該 味 、味、觸、法生心,應無所住,而生其心!」這裡是重說一 ` 觸 無住行施 、法生心」 ,你要生心,不要住色塵 , 這是佛答覆他: 這段經文是遠接第十分:「不應住色生心,不應 ,不應當住聲 「云何應住?」怎樣安住真心。 、 香 味 ,塵境不要住。 Š 觸 ` 法 ,這五塵而生 「不應住 遍

念,就住外面六塵。生心是生出來,而不住外面六塵,這個心是真心,就 塵 有換義,生心是生出來了 塵 應生無所住心」,前面是「應無所住,而生其心!」 達境 不出上面六種 。 — 生心即錯 而沒有住六塵。心境是相對的 , 動念即乖 <u>!</u> \_\_ 因為 你 • 換了文字 生心 生心就住了 , 沒 動

是離相無住的菩提心

塵 為 個不住的 心 ()什麼不要住六塵呢?假若你住一 ,我懂得這個道理,不住六塵而生心,生無所住的心。這個時候還有 還是妄想心。第二 若心有住 住 ,還不是真正安住 ,即為非住。」 層 , 深 分兩層意思講,第一層就是反過來解釋 層 個塵, 解釋 , 連不住六塵的心也不住 就不是安住真心 , 你 住六塵的 不住六

# 是故佛說菩薩心,不應住色布施。

修行 裡還是有空的相。你要天天去行布施, 布 施 要安住你的真心 是故佛說菩薩心, 不住聲 香 味 , 不是空空洞洞的安住 ` 不應住色布施。」這段是遠接第四分:「不住色 觸 ` 法 布 施 0 天天去度眾生,才是真功夫,所以 無住行施那段文 , 你安住在 個 0 空 你是個菩薩 洞 地 方 , 心

離

第 故 ·佛說菩薩心,不應住色布施 」,連前文「不住聲、香 四分講無住行施 ,你是個菩薩 度眾生要行布施 , 行 味 布施 、觸 不住相。「是 、法布施」

都包括了

諸相 須菩提!菩薩為利益一切眾生故, , 即是非相 0 又說一切眾生 , 即非眾生 應如是布施 0 0 如 來說一

切

說 : 後 你是發菩提心 麼應如是布 要相信我 句 : 須菩提 「菩薩但 施? · 菩薩為利益一切眾生故 ,我是過來人,怎樣說,你要怎樣相信 為利益 行菩薩道 |應 如 所 一切眾生。你住相 教 的 住 人 0 , 才叫做菩薩 教 , , 是 應如是布施 布施 如 來的言 不能利益 教 0 ,就這樣修。 , 如 這是接第四 來 一切眾生 所說 的 你為: 法 因為 分最 0 佛 什

發菩提心, 要具足四種心:「廣大第一常,其心不顛倒

要發廣大心,你要廣度一切眾

生

報 內 的 ,那不是第 生死已了,三界以外的生死還沒了,只是二乘小果,那不是第一 二、發第一心,把眾生度到來生來世轉富貴人,或者生天,享人天福 心。 把眾生度到得阿羅漢,超出三界,脫出輪迴,三界以 心

今生度 、發長遠心 來生度 ,盡未來際度下去 ,眾生不好度 ,你非發長遠心不行,今天度 0 ,明天度

要度一切眾生成佛,才是第一心。

住行施?因為不要住相 快會退失,因為一住相就顛倒了。所以為什麼叫你離相度生?為什麼要無 四 發不顛倒心,你不要住相,一 , 這樣你才能發長遠心, 住相 ,長遠心發不起來,菩提心很 盡未來際去度眾生

住相, 為利益 跟眾生結些生死緣,自己菩提心退了,流轉生死;眾生得不到成佛 切眾生」 ,度眾生成佛,才是真正的利益 0 你 行 布 施 過

離

四相的道理,怎麼又說離相呢?如來說離相,

是為利益

切眾生

如

吅 兒 的眾 的 法 死 1 道 別 布施 的 有 . 己得利益 你動 (女,或者眾生給你作兒女。相反的,沒有善根的眾生, 報 利 惡 或 生 恩 二種 益 如 者 緣 瞋 ,天天 來說 接受你的 也流 轉 你 恨 **,** \_\_\_ 0 為 為 , 0 眾生 (講經說法 利 來生來世或者轉為父母兒女, 住 種 轉生 冤家債主 切 益 相 有善根的眾生,接受你的 諸 也得 宛 布 , 相 就生 切眾生怎 施 0 你 利益 ,不住相 , , 即 仇越結 不 歡 行 是非 布 喜心 知道報恩 , 所 麼 施 相 以 越深 作 。這樣自己了 , 是利 跟 0 為利益 谑 又說 眾 ? ,不但不能利益 0 生結 有善根的眾生 益眾生 財 布施 布 切眾 恩愛牽纏 生 切眾生 施 生死 死緣 , , ,天天行 眾生 生 知道 , , 即 眾生 報恩 一的根 來 也能令眾生了生 你 , , 菲 生生世 生 接受你的 應該 知恩不報反為 財 眾 來 機千 。二種 布 還 生 世 不 施 - 差萬 種 世 你 0 住 沒有善根 不住 了 給 布 相 永 前 增 眾 施 別 布 遠不 生 面 加 施 死 相 仇 , 作 知 說 生

來 沒有住這 個 相 。 — 如 來說一 切諸 相 ,當體就是空的 , 即 是 非 相 0

如 來 又說 切眾 生 , 是為 利益 切眾生, 也是空的 即 非眾 生

如來沒有住眾生相。

#### 語者 須菩提 0 須菩提 !如來是真語者 !如來所得法 、實語者 • 此法 ` 無實 如語者 (無虛 、不誑語者 1

要相信 而說 眾生 實語者 分有 下 他證得什麼道理 面 怎麼一時談空, 旬 時說非眾生呢 再總結 , 經文: 實 而 起來 不虛 我今實言告汝 , , ? Щ , 如 就說什麼道 須菩提要生信心, 來不說虛假的話 如來是真語者 時談有 , 理。 , 時說 如 來 「不誑語者」 實相 Щ 所 0 , \_\_\_ 說 真 如語者 聲「 的 而 **,** \_\_\_ 都 不妄 時說 是 須菩提 實 , 誑是欺騙 非相,一 在 如來不會妄語 , 如 的 ! 來是. 話 前 , 時說度 <u>:</u>面第-如 你 社會 所 決定 證

易更改,一會兒這樣說,一 上 |的好人都不會欺騙人,何況如來會欺騙眾生嗎?「不異語者」,異是變 會兒那樣說,如來說的話不會變易,前後 貫

沒有兩個樣子

空 非有 它不是空、不是有 我 它虛是空,不空;它是超空超有,所以一時說空,一時說有 所得法,此法無實無虛!」如來所證得的法,你說它實是有,沒有;你說 下面說 們就 、有是對待的,它是絕待的。說它是實,落到有;說它是虛 為 ,如來所得的法,本來是這個樣子,他是如所證 什麼一 應該會到 個譬喻 時談空,一 , .如來所得的阿耨多羅三藐三菩提法 讓你容易體會這高深的道理 超空超有,是絕待之法,才是真理。道理越說越高深 時談有呢?因為如來所得的法就是這樣 而說 , 是超空超有的法 0 在無實無虛 **',** ,落到空; 時說: 0 非空 如來

若菩薩心,不住法而行布施,如人有目,日光明照,見種種 須菩提 一、岩菩薩心,住於法而行布施,如人入闇,即無所見。

色。

須菩提!若菩薩心,住於法而行布施,如人入闇」,你不聽佛的話

,你要是住相行布施,住了六塵之法,等於一個人走到暗室

裡面沒有光明。 即無所見」,就什麼都看不見。 不能如所教住

·若菩薩心,不住法而行布施」,你聽佛的教導,不要住一切法相

不住六塵之法,去行布施,這叫無住行施。「如人有目」 , 等於一 個 人眼

睛 很 明亮 日光明照 , 見種種色 。 \_\_ 日光明朗照耀 , 種 種 色相 你都看

得清清楚楚。

須菩提!當來之世,若有善男子、善女人,能於此經受持

### 離相寂滅分第十四

### 讀誦 • 即為如來以佛智慧 • 悉知是人,悉見是人,皆得成就

無量 無邊功德 0

到了. 就是世尊涅槃以後,也就是到了法運一萬二千年的最後五百歲 末法時代的今天。「 須菩提!當來之世」,這是第十四分最後一 若有善男子 、善女人 () 能於 段經文,讚歎當來之世, 此經受持 ,尤其是指 讀誦

假若有善男子、善女人, 能夠受持、 讀誦 《金剛經》 的 義 理

知 無所不見 即為如來以佛智慧,悉知是人,悉見是人」,佛具足智慧,無所不 0 「皆得成就無量無邊功德」 , 前面說的無量無邊的 功德

這個人都可以成就。

麼不同?福德 前 面 |較量的都是福德,這裡說成就無量無邊的功德, , 是你培福培出來的;功德,是你用功修出來的 功德跟福德有什 ,功德比福

德高。

## 【持經功德分第十五】

施。如是無量百千萬億劫,以身布施。若復有人,聞此經典 中日分,復以恆河沙等身布施。後日分,亦以恆河沙等身布 須菩提 !若有善男子、善女人,初日分,以恆河沙等身布施 ٥

都是假設之詞,「若有」 第十一分,都是用七寶布 多的身命布施來比較 河沙數的身命 信心不逆, 第十五分還是較量福德,前面較量的譬喻 , 其福勝彼 還是不 0 -如持 印度的時間 事實上不會有 施的福 0 金 德 剛 經》 , , 跟持經的福德比較 白天分成初日分、 的福 因為要較量福德 德多 ,一個比一 0 這 裡譬喻布施 中 ,第十三分布施恆 個深 H 分 , 所 0 第八分、 後日 以用這 身命 分 多 麼

亦以恆 答 復以 分,以恆河沙等身布施。」早半天,以恆河沙等身命來做布施。「中日分, 恆 布 個 小 回答:「甚多,世尊!」因為前面料揀的經文太多,翻譯的法師把它省略 施多少時候呢?「如是無量百千萬億劫,以身布施。」每一天布施三個 ·時。這裡是指印度的時間,白天分三個時,夜晚分三個時 河 恆 佛 沙 恆 河 須菩提 數的 問 沙 河沙等身 河沙等身布施 須菩 數的 身命 !若有善男子、 提 身 命 布 , 布 布施 施 布 施無量百千萬億 施了這麼多身命 ,不是布施一天,每 到了晚半天,也以恆河沙等身命布 善女人」 劫 , , , 都 假若有善男子、 這 個 以身命 二天都布施 人得 福多否?」 布 施 恆 0 善女人 這 河 , 叫 施 裡 沙 。 — 應該 須菩提 數 ° 畫夜六時 後日 的 有 天以三 身 初日 應該 個 命 分, 間

吅

晝三時

0

夜晚分成初夜分、中夜分、後夜分,叫夜三時,合起

來叫書

夜

,過去晝夜分十二時辰,有了時鐘以後,分晝夜二十四

時

中

國

|的時間

-志蓮精

了

有人聽到這部 世尊接著說:「若復有人,聞此經典,信心不逆,其福勝彼。」 《金剛經》 , 聽到哪裡 ,信到哪裡 ,不起違逆之心 很順從 假若

地信 仰 這 個 人 得 的 記福德 , 比前 面無量 宝數身: 命 ·布施的 福德多

下面佛 再料揀,為什麼聽到《金剛經》,信心不逆,就能得這麼多的

福德呢?

## 何況書寫、受持、 讀誦,為人解說

只要你聽到哪裡,信到哪裡,不起違逆之心,就能得這麼多的 記福德 0

又「何況」 你能 「書寫 金剛經》 , 「受持」其義 , 讀誦 其文 那

功德更不可思議 !

法華經法師品》 上說有五種法師 、受持法師, 憶持其義而

持經功德分第十五

解

說

才能

利他

習讀 者 既熟 讀經: ,不對經文 法師 ,正心端 自然能誦者 坐, 目 睹 0 四 經文,口 ` 解說法師 宣 一句讀者 , 解說經義 。 <u>=</u> ` 誦 , 弘 經 法 法 利 師

者

0

Ŧ.

書寫

法

師

,

書寫

(印刷)

經文

,

丽

廣為流

布於世者

0

背著· 流通 影 步 刻 刷 钔 版 術 , 本 口 钔 , ,流通 Щ 钔 以影印 刷 受持」,是受持經典中的義理。「 誦 出 , 最早的大藏 !經典都是用書寫的, 來 0 跟古代的經本完全一 , 不 怎麼 為人解說」 -要刻版 稱法師 經 ,也不要排 ,是宋版 呢? , 最重要是為人解說 釋迦: 書寫得越多, 樣 《積砂藏》 世尊住世 版 , 0 你看 書 讀誦」 寫 的 流通得越廣 見這部 0 到了 時 ,前面四種 , , 就是沒 候 對著本叫讀 現在印刷術 經的版本很 現 世 在印 間 。到了宋朝才有 還沒有發 都是自利 刷 , 讀 越來 經 好 (熟了, 典使其 , 拿去 越進 ; 為 明 钔

# 須菩提!以要言之,是經有不可思議、不可稱量,無邊功德 0

況你能「書寫、受持 前 面 聞此經典 7、讀誦,為人解說 ] , 信心不逆」 ,就超過無量數身命 那福德更多了 布施 的 福 德 更何

德 這部經的功德太多了,所以才能超過七寶布施的功德, 的 「功德」 以要言之」 , 有 「不可稱量」的 ,這是舉其重要義理來說 「功德」 , 有 《金剛經》 無邊」 的 超過身命布施 有 \_ 功 「不可 湾 '思議 的 因 為 功

廣為 耨多羅三藐三菩提。 可 如 稱 來為發大乘者說,為發最上乘者說。若有人能受持、讀 人說 無有邊、不可思議功德 ,如來悉知是人,悉見是人,皆得成就不可量 何以故?須菩提!若樂小法者 0 如是人等,即為荷擔如 ,著我 來阿 誦

## 持經功德分第十五

### 見 為人解說 人見 ` 眾生見、壽者見,即於此經,不能聽受 讀誦 ,

o

五 屬於大乘經 超教 如來為發大乘者說」,如來說法,有大乘法、小乘法,《金剛經》 小 ,所以它的功德大。 ` 始 終 ` 頓 ` 圓 0 賢首宗把釋迦如來四十九年說的 小教是小乘教 0 大乘教 , 由 淺至深 法 , 分成 分成

四

個

: 始

` 終

`

頓

` 圓

0

意思是大乘,深的意思是最上乘,所以 為 上 一發大乘心的人說 乘心的 把這四個大乘教配這兩句經文,「如來為發大乘者說」,發,是發心 人說 《金剛經》 《金剛 經》 配 到終教 , 配到始教 ` 頓教 (裡面含的功德很多 。 一 ` 為發最上乘者說」 圓 教 0 因 為 《金剛 經》 , 為 發最 淺的

若有人能受持、 讀誦 ,廣為人說 如來悉知是人,悉見是人, 皆得

成 就 不可量 、 不 可 稱 ` 無有 邊,不可 思議功德 。 \_\_\_ 假若有人能受持 讀 誦

廣 為 人說 , 如 來具足智慧 , 統 統知道 統 統見到 , 前 面說的無量無邊

可思議的功德,這個人都能成就。

就 為 加 + 廣為 )廣字 人說 解說 九年 釋 作準備 不可 迦 ,就是想利益眾生,令眾生瞭解 要 解 如 說 來從三十歲 0 我們 廣 0 0 這 大乘法是以 為 人說 裡 跟前 定要聽如 成道就 , 面 眾生 利 的 經文 7他為 來的話 說 得的利益 法 稍 自 微 利 , 佛理 直 要受持其義 , 不 義 說 才多 同 到八 理 ,要令眾生瞭解佛 , 前 你能受持 +面 是一. 歲入 ` 讀 誦 為他人 涅 , 經 其文 槃 文 **,** \_\_\_ 說 你能 理 這是為 共說 , 非 讀 , 這 廣 法 誦 廣 為 裡 四

為 處 人說《金剛經》,要是有求功德的心,得不到這麼多的功德,因 處較量 還 有 功 德 點 疑 , 這 間 樣不 , 前 是住相 面 說度眾 嗎?自 生 一要離 己 要會 相 , 行 研究 布 施要無 經 典 , 住 你受持 這 裡 ` 為 為跟 讀 什 誦 麼又 金金 廣

剛 經》 的經義不合。《金剛經》 叫你離相、無住,你不是有心求功德,任

運自然有這麼多的功德

好弟子 菩提果的人,也就是如來的全部家業,完全擔負起來,你才是釋迦世尊的 善女人也好,只要能受持、讀誦,廣為人說《金剛經》 荷,用肩膀挑起來叫擔,就是擔負起來弘法利生的責任。你是善男子也好 如是人等,即為荷擔如來阿耨多羅三藐三菩提。」用脊背背起來叫 ,你就是荷擔如來

見、壽者見。你叫他受持、讀誦《金剛經》 眾生見、壽者見」 荷擔如來家業的人呢?「須菩提!若樂 ( ച്ച ) 小法者,著我見、人見、 何以故?」這個人能受持 , 樂是好樂,好樂小乘法的人,他著我見、人見、眾生 7、讀誦 ,廣為人說《金剛經》 ,他不肯;為人解說《金剛經》 ,怎麼算是

他也不肯

執 等 見 法 執 相 吅 我 四見還沒有空 義 相 是 沒 , 有 執 這是指 執 理 這 0 能 相 著 裡 空 粗 0 我 執著的 要注 淺 0 , , 們 敹 法 他 , 是 我等 分二種 我 凡 意 法 夫人我 執 ,下卷講我等四見的 , 執 , 是 見」,相 前 四 執 內心的執著 見 :人我執 面 著 執 義 是不能 厲 理 、法我執都 害!所以這 與見有什 深 ` 細 著 法 -; 所 , 我 我 就 麼不同呢?能 執著的 存 執 是 經文很多, 相 裡著 你 在 0 ` 把我! 人相 執 , 見,就是內心裡面還有我 小 著我 , 是執著心外的 乘聖 等 ` 眾生 都是這 四 , Щ 執 人 相 著的 (把人我執空掉 人我執 空 相 掉 樣分辨 ` Щ 壽 T ]境界 見 者 敹 內 相 , 0 著 見 心 所 0 我等 執 法 裡 , , , 就 著 等 法 這 面 , Ш 四 我 四 的 裡 我

誦 人 解 怎麼能為人解說?所以他不肯講《金剛經》 說 他 由 法 講 我 執 金 , 起這 剛 經 **>** 四 個 , 他 執 聽 著的 不 來 見 **,** — 怎 即於 麼能受持 此 0 經 反過來證明能受持 ` , 讀誦 不能 聽受 ? 不能 受 讀 持 誦 ` , 讀 為 讀

須菩提 就是隨便什麼處所,只要有 誦 所應供養」 人 所應供養 高 以諸華 能廣為人說《金剛經》 阿修羅 是發最上心的人, 前 當知此處 |面第十二分||隨說是經 !在在處處,若有此經, 香 0 皆 當 , 應供 ,即為是塔 切世間三善道的眾生 知此處 而散其處 養 」,這裡是經本 所以他得到的功德甚多甚多! ,即為是塔 的人,決定不是小 《金剛經》 0 , 我們見了佛塔就供養 乃至四 在的 在,「一 句偈等。 都應當供養這 0 地方 皆應恭敬 切世間天 乘人 , — 切世間天、人 當知此 ()。淺, 須菩提 ,第十二分說 個地 , 作 禮 、人、阿修羅 處 是發大乘心的人; , 方 ! 在 切世 在 阿修羅 處 韋 間 處 如 天 佛 , , , ,

塔廟」,

印度塔與廟不分,塔是供養佛的舍利

,廟是供養佛的

像

,

塔就是

二七九

持經功德分第十五

廟 廟就 是塔 0 在 中 或 吅 寺 , 寺 就 是廟 , 你 應當 知道 , 有 《金剛經》 的 處

所,就像佛的塔一樣。

散 花 卑下: 用 佛 吅 不 成 的 火點香燒 繞 頂 ` 用 供養 三匝 禮 的是雙腳 下 0 香 就是有 面 就 也 , , 0 這 是 就是禮足 心 說 0 是 怎樣! \_\_ 裡 。我們對佛表示恭敬,拿自己最尊貴的頭頂,禮 而散其處」 種敬 金 供 有了 養 供養 剛 品品 恭 禮 經 , 這是最 敬  $\checkmark$ 0 0 , 我 韋 所 , , 們 身體 皆應恭敬」 著 在 印 塔 敬禮 中 訶 度花供養 或 繞 要 處 供 所 0 作 也是 養 , 禮 韋 佛 , 用 心裡 繞 花 , , 都是用散花 都 , 種 ` , 一要存 是 敬 香供養 我們 個 把花 禮 恭敬心 人最尊貴 0 現在 插 ; 香 以 在 花 諸 做 供養 介的是語 早 心 華 瓶 拜佛的 晚 裡 裡 ` 不恭 香 課 , 頭 0 也是用 燒 頂 雙腳 , 韋 , 敬 香 最 用 著 ,

為 (金剛經》 這 段 經文 有不可思議的功德 (是說 有 金 剛 經  $\stackrel{\cdot}{\checkmark}$ 它能出生諸佛, 所 在 的 處所 , 都 及出生諸佛之法。 應當 如 是 恭 敬 供 養 要想 因

度 生出來 眾 生了生死 ,所以你要尊重 、成佛道,一定要用 《金剛經》 所在之處 《金剛經》 , 切諸佛都是從 《金剛經》

## 【能淨業障分第十六】

復次 業 輕賤 即為消滅 , , 是人先世罪業,應墮惡道!以今世人輕賤故 須菩提!善男子、善女人,受持、 ,當得阿耨多羅三藐三菩提 讀誦此經 • , , 若 先世罪 為

罵 受持 可 思議 字 種 復次,須菩提!」 讀誦 包括 的 種 的輕賤 功德都得到 此經 :受人家嫉妒 。前面讚歎你要是能受持 ,若為 0 人輕賤」 可是有善男子 重復次第,再叫一 障礙 , 或者受人家誹謗 , 輕者 、善女人, 不重 7、讀誦 聲當機者。「 ,賤者不尊 受持 , 《金剛經》 甚至動手拍 ` 讀誦 ,不受尊 善男子、 金 無量無邊不 打 , 重 剛 善女人, 開 經 0 輕賤 辱

不 但沒有受到 7尊重 , 反 而遭人家輕賤 , 跟前面經文說的不同 心裡 起了 疑

惑,世尊就解釋這個疑惑。

礙 為 佛 羅 微 應該墮地獄 的 三貌 呢 人輕賤 ? 果 是人先世罪業, 三菩提」 報 是很快可 因為 , , 是給 被罪 把罪業消滅了, ()、餓鬼 他消 業障礙了, , 以成佛嗎? 他 、畜生三惡道的重罪,現在有人輕賤他, 罪業 一定很快就 應墮惡道!以今世人輕賤故,先世罪業,即為消滅」, , 這 他一 你看是不好的事 吅 輕賤你, 可以成佛 重 罪輕 報 把你的罪業消滅 0 0 佛性人人本具 他前 , 反 而是好 生 前世造了罪業 事 0 他受了一 為 沒有成佛的 當得 什 麼不能成 , 阿 本 個 來 耨 障 輕

這 段經文 裡 面 有 兩個疑 惑 , 我們分開來解釋:

第 個 疑 惑 , 這 裡 應該說消除三障 , 怎麼 說 消除罪業 障 呢 ? 障 是障

。你想證聖果證不到

,

你想修善法修不好,被它

礙

它能障正道、害善法

能淨業障分第十六

實 懺 結  $\equiv$ 去世 墮落 就 障 了 裡 現在造的惡業叫業障 際業 礙 業 有的 悔消 果 個障比較起 帶 因 澆 0 到 7 II 煩惱 地獄 障 :滅,等於過去的煩惱種子, 你造的是惡業的 來的 · 才得果報 點水 障礙有三種 消 煩 ,等於種子一 ` 來 , 惱 餓 , <u>=</u> 潤澤 障 鬼 , 業障 障都消 ;你把業因消滅 , 、畜生三 等於 下, , 等於水、土。種子怎麼發生現行?你得把它種在 的勢力最大 大 樣 種 、煩惱障 **,** —-滅 它就發芽, 一惡道 子在我們八識 。二、業障,造五逆十惡的罪業 1 定結 ,沒有辦法再修行用 , 你不澆水潤澤它,種子就乾枯了 惡果, , , 自然不得惡果。 業是業因 就是貪瞋癡等 慢慢長成樹 墮落三惡道 田 中 灩 , 造 了 伏 所以懺 , 著 ,這是自從當眾生以來 業因 就開花結果, , 功 , 吅 表 0 報 現 貪 悔是懺悔業 開 障 不 ` 。 <u>=</u> 了 瞋 出 0 花將 你 力量 癡是過 把 所 報 你造 )業障 來 以這 障 障 來 要

第二 個疑惑 ,佛教講因果通三世,前生造的因,今生得結果;今生造

業 業 罪 解 不 的 的 對 業是先世造的 因 0 意 造 時 ? , 心 業 要知 來 候 有三 生 , 裡 一得結 道 可 能 面思想造的業 種 大 果 , 果 也造善業 工 真 既然造的罪業應該墮三 兩 0 個字 金 身 剛 ` , 經》 道 0 在造善業的 身口意 理 說這個人「 意 很 複 0 身 雜 可以造善業 時 , , 要細、 一惡道 身 候 先 體 , 上 心 世罪業 可能 ,怎麼轉 一造業 , 也 研究清 也造 口 ; , 應 到 以造惡業 П 楚 惡業 墮 人道 , , 不 說 悪 然 話 道 , 不 為 語 ! 0 容易 在 言 何 造惡 造 大 他 的 膫 的

果 偷 把 性 這 人 個 是 造業 家 個 人病倒 惡 舉 法 的 個 人送 因的時候 錢 例 , 在 將 財 到 子 路旁 來 醫 比 , 是造 院 遭 較好瞭解 果報 , , , 強者先牽 惡業 並 沒有錢看醫生 月. **,** 付 定墮 救 了 比 了人 車 如有 你造的因力量很強,先受報 費  $\equiv$ (及醫 惡道 的 0 個 他忽然間發了善心 生 小 藥 命 偷 0 口 費 , , 偷 是 是 , 後 做 他偷 人 來這 善業 家 東 很 個 西 多 0 造 錢 人的 以 , 業 馬 後 財 是 病 上 , , 因 大 剛 犯 治 Щ 為 計 好 盜 好 , 得 他是慣 看 戒 1 程 到有 報 車 本 他

能淨業障分第十六

強 , 造的三惡道的 竊 到 念善心,救了一 個 把誰 善業 常常偷人家 金 剛 經》 搶過去 , 力量 因還在 , 前 他能受持 個 很強 0 業因果報也是一樣 人的命,這善業的力量 東 西 ,今世的果報完了,本來應該墮三惡道 , 所 , 所 以 ` 讀誦 以 先 (他偷· 把他 ,要是遇到有人輕賤他 牽到 人家錢財的心力不太 , 哪 人道 **混強** 個業 來受人的 ,就跟 、因強 拔 , 先去 善 河 強 就 報 0 犯他 把他 一受報 樣 他忽然間 0 0 但是今生遇 仴 , 應該 是 誰 0 的 他 他造了 前 力量 發 世

再 推 到 我們 現 在 用 功 , 你 在 佛門 裡 , 無論 用什 麼 功, 都 :是好 事 功 德 惡道

)的罪業消

滅了

,

這

吅

重罪輕

報

不好 到 遇 不 見不如意的事發生 的 如 ||因緣| 意 的 呢 事 ? , ·要曉 切不可以退心,應當發歡喜心,因為你應該墮三惡道的罪 得 ,你心裡很懊惱: 那是重 罪 輕報報 , 我在做功德 每 逢 你 做好 事 、在做善事 ` 做 弘功德: 的 ,怎麼 蒔 候 遭到 遇

業消

滅了

功德,百分不及一, 於後末世 須菩提 千萬億那由他諸佛,悉皆供養、承事,無空過者。若復有人, !我念過去無量阿僧祇劫,於然燈佛前 , 能受持 ` 千萬億分,乃至算數、譬喻, 讀誦此 經 ,所得功德 ,於我所供養諸佛 ,得值八百四 所不能 及 o

问 無 時 身命布施來較量,這 僧 央 間 祇劫 數 的名詞 這 須菩提!我念過去無量阿僧祇劫」,念,是回憶 再較量 也是· , 而是有無量 , 大 有小劫 《金剛經》 數目的 )裡釋: ` 中 名 的 迦牟尼佛引 的功德, 劫 回 詞 僧 ` 0 大 過 祇 劫, 去 劫 前面較量 的 這裡指 因位之中 這樣的長 呵 僧 祇 大劫 劫 , (時間 的行門,來較量持 先用七寶布施來較量 不 0 回 是 0 僧 於然燈佛前」, 個 祇 口 , 回 翻 顧 僧 成 祇 經的 中 劫 劫 國話 功德。 是長 再用 在 個 是

沒有遇見然燈佛,授成佛之記以前

得值

八百四千萬億那由他諸佛」

佛,承事過這麼多佛,得的功德多不多呢?」須菩提回答:「甚多,世尊!」 四 佛 得 統 ]事供養 統 值 供養 悉皆供養 是遇到 ` 0 承事 承 事 那 、承事 , , 沒有一 由他,翻成中國話叫 以身體服勞役 , 尊佛空過 無空過者 、當侍者。八百四千 . \_ 0 這裡佛 供養 做億 應該要問 , ,飲食 遇到八百四千萬億億這麼多 ` 衣服 萬億那 我供養 、臥 由他諸 具 過這麼多 醫 佛 藥 他

這裡經文省略了

譬喻, 分 。 我多!「 受持 跟受持 千 若復有人, 所不能及。」乃至於用算數,也算不來;用譬喻,也譬喻不來 讀誦此經 ` 萬億分」,千分、萬分、億分, 讀誦 於我所供養諸佛功德,百分不及一」 《 金 ,所得功德」 於後末世」, 『剛經》 這個人得的功德比較 ,能受持 假若另外有一 也趕 ` 讀誦 個人,在最後末法時代。 不 ,我的一 , -上他的 《金剛經》,所得的功德比 我釋迦牟尼佛得的功德 一分。「乃至 百分趕不上 他的 戸算 總總 一能 數

而言之,受持 ` 讀誦 《 金 副經》 這個人得的功德太多了

才成: 聽到這裡 所 相 知 功德難 以 道 釋 佛 , 這是佛譬喻自己得的功德少,受持、讀誦《金剛經》的人得的功德多, 金 釋迦佛過去沒有遇見然燈佛以前,也是住相修行,供養 道不 迦 成 佛 剛 , 遇到 佛 我們會生疑惑:佛過去親近、供養 經》 如受持 以後要利益眾生 然燈佛 的 功德大 ` 讀 誦 , 授成佛之記以後 金 剛 , 經》 說 《金剛 這 個 經》 人的 ,才不住相 , 功德嗎?令人不 、承事過這麼多佛 把他的心得完全說 ,再修 一大阿僧 、承 敢 相 , 事都住 他得的 出 信 祇 來 0 劫 要

遇 見 世間法有兩 個 研 完學問有心得的人, 句話,可以令我們堅定信心:「聽君一席話,勝讀十年 聽他講一 番道理 , 得的利益 , 大於過去讀 書。」

勝 的 超你讀十年書,乃至勝過你讀的幾十年書。拿這個比喻好懂了, +车 書 因為這 個 人講這 席話,是他 讀了幾十 年書的心得 , 這 釋迦佛 席 話

須菩提 部 多少阿僧祇 《金剛 一:若善男子、善女人,於後末世,有受持、讀誦此經 經》 劫修來的功夫,都在《金剛經》 超過你修無量阿僧祇劫 上說出來,你受持 讀誦這

若善男子 經 ŀ. 其實還沒有具足地說 須菩提 所得功德 的 持 再比較 功德 經的 前 面佛拿自己的因行作譬喻 !當知是經義不可思議!果報亦不可思議 功德;乃至我釋迦佛 、善女人,於後末世,有受持、讀誦 ,七寶布 實際還是簡單的比較, ,我若具說者 施 的 。最後把它總結 功德,比不上持經的 ,或有人聞 在因地修行 , 我沒有完全說出來。末法時代要是有人 再沒有辦法高了 起來 , , 供養諸 ,心即狂亂 再讚歎持經 功德;身命 此經,所得功德」 佛的 ,還是持經 功 布 的 , 德 施的 人 狐疑不信 1 , 也比 功德 的 須菩提 功德 , 我 前 不上 , 比不 大 持 面 !

受持 狐 疑 不信!」 讀誦這部經 我 如果完全說出來, ,他所得的 功德。「我若具說者,或有人聞 功德太多了, 或者有人聽到 心心 , 心 莂 狂 亂

狂亂,反而狐疑不信。

的 破 辦 能 事 河 河 根 着 本 '機會難得,夏天坐船我不敢上去,冬天結冰不要坐船,白天我看見很多 Ì 水 法 相的迷惑,貪瞋 結冰,看見人家從冰上 見過 煩惱之一 過 先 0 我 但 河 解 是 不 釋 0 -是會: 狐住· 到 夏天 狐 , 了 疑 在河 人家 疑惑他就不信 淹 夜裡沒有人 , 癡慢疑這 前 死 坐船 邊 嗎 面 , ? 講 牠總想河的對岸有好風景要去 過 過 過 牠 , 河 五種煩惱,都屬於思惑,其中疑惑煩惱是五 , 牠 思惑分三界 河 的 狐 想過 多 時 ,牠心裡想 疑 候 , 是獸的 河 , , 牠 趕 ,牠走了 快 不 ` 名字, 退 心:「很! 九 敢 回 Ė 地 來 船 段路 八 好 在 , , 怕 十 一 動 坐在 ,不要坐船 物 人 看 , 心 岸 捉 看 袁 ㅁ ·想 : 牠 上 裡 , , 想: 但 有 思惑是對 0 等 是 就 大家 牠 假 到 可 若 以 冬天 沒有 過 於 冰 渦 河 口 個

人從冰上走,還是走過去吧!」牠走了一段路,怕冰破淹死 , 又 退 口 來

不了 就要毀謗 來讚歎受持、讀誦 反 的 所 貪多 點就滿 而 以用狐疑來形容人的多疑。 不信 0 如 所謂 此進進退退,到了天亮人來了,牠還是沒有過河。狐就是這樣多疑 有 。疑心重的人心量小, 他說釋迦佛打妄語騙人, 他怎麼心裡狂亂不信呢?因為心量小,說的 的 — 小器易盈 瞋多 《金剛經》的功德,讚歎得太多了,他心裡狂亂起來, , 有的 \_\_ 疑心重 , 盈是滿 貪瞋癡慢疑這五種煩惱, 聽見佛說的持經功德太多, 0 狐 ,小的器物容易滿 疑 謗佛謗 ,就是疑心重 法 的 , 比 人 眾生各有偏 功德太多, 如茶 他 他反 杯 聽見釋 很 而不信 他接受 小 重 迦如 , 有 倒

你受持、讀誦不可思議的《金剛經》,所得的果報也不可思議。思是心思 金剛經》 須菩 提 是不可思議 !當知是經義 的經 不可思議 ,它的義理高深不可思議 !果報 亦不可思議 , 果報也不可思議 ! 這是總結讚歎 0

能淨業障分第十六

議。

言來議論經的義理有多麼高深

議

不到

。不可心思、不可言議

,

Щ

示

可

思

議是言議

淨 悟還沒有信心成就 誦 的 藐 決定要信 三菩提法 :,決定不會疑惑 功德 樣 《金剛經》 前 怎麼會生疑?這是叫 面第 ,就不可思議 我 ,就是一切佛、一切法都從《金剛經》生出 八分說 。須菩提尊者由信而解悟,我們是不是由信而解悟?但是解 再 說 重要 , 過 到第二大科他深解 ,何況生出來諸佛呢?須菩提在第 個公案 《金剛 () 我們 我 經》 , :到底信得堅不堅定,是不是還有疑惑?我們 使大家相信 們不要疑惑, 的 功德 義 , 能 趣 Щ (金剛 出生諸 ,  $\exists$ 我們相信 ]經解 經》 佛 悟了 , 的 能 Ī 一大科已經信心清 來。生出 功德 出 , 還 生 他 不 見的 回 要受持 可 來一 耨 思 理 多羅 議 個 跟 讀 佛 佛

前

面講第四分:「應無所住,而生其心!」引證六祖大師開悟的公案

能淨業障分第十六 二九三

我 裡 禪 分 就 師 來 中 的 多 祖 金剛經》 域 7頓禪 們 寺 大 生 漸 接 再 0 建了 , 中 出了 出 禪 拿 決定相 《金剛 禪就沒落了 了 六祖 來? 師 法 或 那 袓 漸 決定可以出生諸佛, 佛教有八大宗派,禪宗雖然只是其中 ·就從 麼多禪寺 經》 多大 後 到 禪 信 大師開 廣 來 0 0 能出 後來五 六祖 分為 禪 東曹溪弘揚直指人心, 0 全中 金 師 悟的 生諸佛 剛 <u>E</u>. 大師是從 , 這 , 度 國 祖會下的教授和 經》 家 公案來說 北方、 些大禪師 T Ł 那 ,我們沒有看見 : 派 麼 功德決定不可思議,我們要死 《 金 , 應 南方都是頓禪 頓 多眾 ,禪宗從達 禪 無所 剛 從哪裡生出來?從六祖 經》 逐 生 見性成佛的 尚 漸 住 , 生出 那 興盛 神秀大師 , 功 , 在 丽 摩祖 德 來, 生 傳遍 ,當時大陸上的大寺院都是 中國 其心! 口 師 個宗派, 之後又生出 汜議 中 頓 傳到 , 在 佛教史上六祖 禪 或 這這 北 嗎 0 中 , 門下 他 丽 方弘揚 ? 卻 或 神 的 心塌 兩 想 遍 門下 來那 秀 句 到 到 0 佈全中 六祖 這 經文 大 漸 五 地相信 麼 師 出 禪 祖 公 大 多禪 生出 從 弘 T 案 師 0 , 威 不 哪 揚 很

絲毫不要猶豫

起是下卷, 行,怎樣修行?還是依著你所悟的理,怎樣降伏其妄心?怎樣安住其真 第三大科:「究竟降住起修分」 心?從這個地方修起。三十二分的本子,到第十六分是上卷,從第 解 分」講完 到這 我依著 ,就是由起信心而解悟。下面第十七分到二十四分, 裡把第十六分講完,也就是把正宗分第二大科:「推廣降住開 《參考資料》 , , 把上卷與下卷,所講道 解 悟的是理 , 在 事相上 理的淺深分別 還要腳 踏 是正宗分 實 十七分 地 修

## 上卷與下卷,義理淺深之分判

下

前 半 部 前 半 經 部 , 重 經 在 , 是講「 啟 發  $\neg$ 信 正 教 智 , 解 以 理。 遣 除 後半 境 相 部 經 , ,是講「修行」「 斷 除 分 别 我 法 二 證 執 果 0 0

後半

部

經

, 重

在

顯發「理體」

,

以遣除「心相」

,斷除「俱生我法二執」

0

前 半部經」 ,從第一 分到第十六分, 「是講 『 信 教 ک ٦ 解 理

講 是 (講信佛的 修 行 Ь 言教  $\neg$ 證果 ,解悟佛理 Ь 你相信佛的言教 ,前半部經就是講信 , 解 悟了 ` 講解 佛理 , 0 還要腳 後半 部 踏實地修 經 , 是

前半部經,重在啟發『 上 智 」, 以  $\neg$ 境 相 , 斷除『分別我法二 執

行

才能證得果位

,

後半

部經是講修

`

講

證

的 法二 整 遣除境界相 前 有 只斷我執 '我法二執,妄心是對著外境起的分別,你把所分別的外境遣除,分別心 分 半部經所講的道理 執 香 別 起 妄想心起二種執著:一 味 的 沒有斷法執 我 ` 0 觸 法二 前 半部經 ` 法 執 布 , , 注重 。大乘菩薩用 有 施 , , 先 注重在遣除境界相 俱 生 在啟發我們正當的智慧, 把心外 起 種我執 的 我法 功, 面六塵的境界相 **,** 我執、 執 種 0 , 不 前 法執 ·法執一 半 可 部 以住 0 經注 遣除: 用 小乘人聲聞 起遣除 色布 正當的智慧 重 掉 在 施 0 , 斷 斷 我 , 不 除 法二 除 ` 分別 緣 可 分別我 , 才能 以 覺 敹 起 住

不 起 就 把現 生現世由分別心起的我法二執斷掉 。還有俱生 起的 我 法二

轉生死 執 俱 生,是與生俱來。我們自從無始以來當凡夫,就有我法二 ,它跟著 你流轉生死 , 母親把我們生出來 ,就帶有我法二 執 執 , 與生 你流

俱

來

俱生起

的

我法二

執,

是潛伏在

內心裡

面

的

個心相

理體 法二 慧生出來 敹 執就可以斷掉 ے , 後半部經,重在顯發 實 相 , 前 就能觀照實相般若的 真理之體顯發出來,能遣除潛伏在內心裡面的心相 面是注重在啟發我們的正智,正智就是觀照般若 理體』 1理體 ,以遣除 0 後半部經 『心相』 , 注重在顯發實相 斷 除 , , 『俱生我法 有 俱生的我 般若: 正 當智 的

#### 究竟無我分第十七】

爾 嵵 須菩提白佛言:世尊!善男子、善女人,發阿耨多羅

# 三藐三菩提心,云何應住?云何降伏其心?

答的也相同 眾生!滅度一切眾生已,而無有一眾生實滅度者 又問呢?有的註解認為是重說。下面「佛告須菩提:善男子、善女人,發 含義,來加以說明。 阿耨多羅三藐三菩提心者,當生如是心」,生什麼心呢?「我應滅度一切 第十七分這段經文,跟第二分問的問題一樣,前 ,但是意思深淺不同。我依著《參考資料》,第十七分之問答 。」跟第二分、第三分, 面問過了,為何這 裡

### 第十七分之問答含義

進 則 修菩薩行之心也。前之佛答,要在遠離分別所起之境相;此之佛答 不同,前之發心,乃凡夫初發之心;此之發心,乃菩薩悟理之後,所發 第十七分與前之第二分、第三分,問答之詞句 相 同 ,而其所含之義理

在遠離俱生所起之心相也。

法行 生相 人, 是凡夫初發的心。「此之發心,乃菩薩悟理之後,所發進修菩薩行之心也。\_ 之心;」上卷須菩提請問:「善男子、善女人!發阿耨多羅三藐三菩提心」, 理則不同」,第十七分和前面第二分、第三分問答的詞句一樣,但是所含 起的,要遠離分別心所起的境界相。「此之佛答,要在遠離俱生所起之心 起之境相;」前面佛回答要怎樣降伏妄心?你度眾生,要離相,不要住眾 上 的 . 浅 |卷由清淨的信心,而深解義趣,解悟了理。 問 布 ,眾生是心外的境界。你行布施,要無住,不住色、聲、香 理則是不同 第十七分與前面第二分、第三分,問答之詞句相同,而其所含之義 施 佛悟理以後,要進修菩薩行的發心。「前之佛答,要在遠離分別所 色、 聲 , 如 果 一 、 香 ` 樣,何必再分下卷呢?「前之發心,乃凡 味 觸 、 法 ,還是心外的境界 現在是開悟的善男子、善女 ,這都是分別心所 味 夫初發 觸 `

究竟無我分第十七

心潛伏的相。把這個要點記著,下面再講經文就不會不懂,上卷是遣除心 相 也。」第十七分佛答的詞句差不多,是要遠離俱生所起的心相,就是內

外的境相

,下卷是遣除心內的心相

怎樣安住他的真心呢?有了妄念就得降伏妄念,開悟以後,內心還潛伏著 這 個 而開 .個時候他要腳踏實地修菩薩行,發現心裡還有妄念,真心就不能安住 :時候。須菩提是代表「善男子、善女人」請問,他已經由清淨的信心, .悟了佛理,「 發阿耨多羅三藐三菩提心,云何應住?云何降伏其心? 」 再 看著經文,「 爾時 , 須菩提白佛言」 , 爾 時 就是講到第十六分這

## 當生如是心:我應滅度一切眾生!滅度一切眾生已,而無有 佛告須菩提:善男子、善女人,發阿耨多羅三藐三菩提心者,

心相,要怎樣降伏他的妄想心?

## 多羅三藐三菩提心者。

修行,心裡頭還有妄念,怎麼降伏呢?有妄念真心不能安住,怎樣安住 界 來修行 只有一 佛告訴他沒有 如是心」 相 佛告須菩提:善男子、善女人,發阿耨多羅三藐三菩提心者 個, 不 , 用 要住境界相 佛告訴須菩提!你為開悟以後的善男子、善女人請 沒有兩個。先總說,應當生無所住心, 功只有一個方法 兩個樣子,依悟起修,你上卷不是開悟了嗎?依你所悟的 現 在告訴你要離 , 還是 要離 內 相 . 心 ,還是要無住 的 棺 , 跟著你悟的理去修行用 要安住你的 0 上 卷是叫 內心 問 , 你 現 , 方 離 當 在 呢 法 理 境 要 生 ?

功

我 應滅度一切眾生」 ,滅度 , 是梵語涅槃的翻譯 , 滅是滅除 煩惱 ,

樣才算度了眾生 度是度脫生死 ,你把眾生的煩惱滅盡,生死度脫 0 你還是照前面所悟的理去修 ,還是要去度眾生 ", 叫 他證到無餘 涅槃 , 把眾生 , 這

滅度一切眾生已」 ,度盡了一切眾生。「而 無有一眾生實滅度者」

度

到

無餘涅

槃

相空掉 者 這 來是空的 相 句跟前面第三分差不多,但第三分「實無眾生得滅度者 , 眾 , 圃 生是我們所度的 ,內心裡還有 沒有 , 你執 個眾生實在為我所滅度 著眾生 個念頭 相作什麼呢?這裡是空內心的 ,所度的眾生是心外的境界,眾生相沒有自 ,我把眾生度盡了。「而 , 我並沒有度眾生 棺 無有一眾生實滅度 , 你 , ! 是把內心 把 是遠離境界 外 面眾 性 生 的 , 本 相 的

何以 放故?」 佛再加以解釋 , 「若菩薩有我相、人相、 眾生相 壽者

遣

除

掉

住 相 , 個所 即 非 苦薩 度的眾生相 。 \_\_ 跟前 ,那是人相 面第三 一分的 有人相 經文相同 ,對著就有能度的我 , 但含義 不同 0 前 相 面 是 你 所 :要是 差

別是眾生相 , 再執著不捨是壽者相 , 前 面是注重在遣除眾生相 0 這 能 裡要遣

0

除 內 心 的 心 相 你把 外 面 的 眾 生 相遣 <u>除</u> 1 , 內 裡 面還 有 能 度 的 心 這 個

我把他度盡了,不是我相嗎?我相

起

,

四

個

相都

眾生我把他度盡了!」

生 出 來 這 人樣 跟凡夫有什麼不同 , 你怎麼夠格當菩薩呢? ·所以 你 不 -是菩

薩 , 變成凡夫了

呢 ?「須菩提!實無有法,發阿耨多羅三藐三菩提者 所以者何?」 佛 再 徵 間 再 解 釋 , 為什 麼你動我等 0 四 因為實在 相 , 就 不 吅 切法 菩薩

是空的 耨多羅 三藐三菩提心 哪 有 個能度 的 也是空的 我 ` 所 度的人呢?不但我相 ` 人相都空

,

你發阿

#### 究竟無我分第十七

#### 須菩提 三菩提不?不也,世尊 **!於意云何?如來於然燈佛所,有法得阿耨多羅三藐** !如我解佛所說義 , 佛於然燈佛所

無有法得阿耨多羅三藐三菩提

0

候實在沒有法可得 須菩提回答:「不也, 所得不?」 前 面第十分,佛告須菩提:「於意云何?如來昔在然燈佛所,於法有 我授成佛之記,須菩提你說我那時候 世尊!如來在然燈佛所 ,於法實無所 , 有沒有得到 得 佛 0 的 佛 法 那 呢 幇 ?

0

悟得甚深 有 耨 所得的菩提法?這裡說的是:我內心有沒有能得菩提法的心呢?須菩 多羅 這裡 三藐三菩提不?」這一 再 ,他答說 問 : 如 :「不也,世尊! 來於然燈佛所」 句和第十分意思不同 如我解佛所說義」 , 如 來在然燈佛的所 , 第 十分說 如我解悟佛所說 在 , — 的是: 有法得阿 有 提 沒

的 面前 義 ,不但沒有所得的菩提法,也沒有能得菩提法的心 理 佛於然燈佛所,無有法得阿耨多羅三藐三菩提 。 \_\_\_ 佛在然燈佛

羅三藐三菩提不?」須菩提悟得深了,答:「無有法得阿耨多羅三藐三菩 相 心 提 有定法 )裡不是有了我相嗎?你去住我 、壽者相四個相,都起來了,一 。」根本阿耨多羅三藐三菩提法也是空的。 前 , 名阿 面第七分佛問:「如來得阿耨多羅三藐三菩提耶?」須菩提答:「無 耨多羅三藐三菩提 。 \_\_\_ 相作什麼?因為 定要徹底把發阿耨多羅三藐三菩提心觀 到第十七分佛再問 你說你發菩提心, 一住我相 :「有法得阿 ,人相 住 眾生 耨 相

## 佛言 :如是如是!須菩提!實無有法, 如來得阿耨多羅三藐

二菩提

空

究竟無我分第十七

不但沒有所得的法,也沒有能得的心。「須菩提!實無有法,如 佛言:如是如是!」須菩提答得對 ,佛就給他印證:對的 來得 , 對 |阿耨 的 !

多羅 三藐三菩提 。」實在一 切法空,所得的菩提法沒有 , 能得菩提法的心

也沒有 這 Щ 能所俱空

與我授記:汝於來世,當得作佛,號釋迦牟尼。以實無有法 於來世 得阿耨多羅三藐三菩提,是故然燈佛與我授記,作是言:汝 須菩提 !若有法如來得阿耨多羅三藐三菩提者 ,當得作佛 , 號釋迦牟尼 o ,然燈佛即不 •

者 個 時 ,然燈佛即 候 須菩提!」再叫一 我內心存得法的心:「我今天得菩提法了!」然燈佛就不給我授 不與我授記 聲當機者,「若有法如來得阿耨多羅三藐三菩提 : 汝於來世, 當得作佛, 號釋迦牟尼 0 假若 那

記 0 因為心裡頭有住相的心,怎麼有資格成佛呢?

以然燈佛給 以實無有法 因為我外面境界空, 我授記 , 得阿耨多羅三藐三菩提 他這 樣講 內裡面心也空, 汝於來世」 實在沒有能得菩提法的心 ,是故然燈佛與我授記 , 你 再 過 九 劫 的 ,作是 時 間 所

當得作佛,號釋迦牟尼。」

是佛的悲心 寂 默 , 梵語釋 是不住相 迦牟尼 , 寂 默 0 就是能仁慈去度 , , 翻成 是佛 中國話叫能仁寂默,能仁,是能慈悲一 的智慧 , 叫 一切眾生, 悲智雙運 又遠離 , 合起來就是佛 切眾 生相 的 切眾生 德 能 號

能仁 而 쩨 不能 個 輪 度眾生要用大的車子,大車得有兩個輪子,一 寂 所以悲智二輪要雙運 子 默 起轉 ° 乘 ,才能度眾生。 人不住相 , , 落 才能廣度一切眾生 凡 到偏 夫發菩提心, 空那 邊 , 他 不去度眾生 要度眾生卻 0 個是悲輪,一 住 是寂默而不 相 個是智輪 , 是能仁

## 究竟無我分第十七

### 何以故?如來者,即諸法如義。 三藐三菩提,須菩提!實無有法,佛得阿耨多羅三藐三菩提。 若有人言:如來得阿耨多羅

號 來怎麼解釋呢?一 是如來 虛妄,都會變異 切法不變異、不動的理體,就是真如。能悟到一切法真如的義理 , 第 一 何以故?」佛再加以解釋,「如來者,即諸法如義。」佛有十個德 ,就成佛 個德號是如來。這裡是講法身如來,因為證到法身才能成佛 ,但是一 切法的真如義 切法的本體是不動的。真者不虛妄,如者 ; 就 Щ 做如來。一切法的生滅假相 刁 ,你就 變異 , 都是 0 如

研究佛的歷史,說佛修兩大阿僧祇劫,遇到然燈佛授成佛之記,得了阿耨 多羅三藐三菩提法 若有人言:如 0 來得阿耨多羅三藐三菩提」,凡夫著相 須菩提!實無有法 ,佛得阿耨多羅三藐三菩提 他 信了 佛法

這是凡夫讚歎我,說我得了法,在佛的本分上,實在我沒有能得之心。

須菩提 非一切法 是故如來說:一切法皆是佛法!須菩提!所言一切法者 !如來所得阿耨多羅三藐三菩提 , 是故名一切法 0 • 於是中無實無虛 ; 即 1

超空超有, 你不能著空。 藐三菩提的名字 沒有法所得,又沒有能得之心,就說一 須菩提!如來所得阿耨多羅三藐三菩提,於是中無實無虛!」 所 你說沒有菩提法,著了空;你說有菩提法,又著了有,它是 以本性就無實無虛 呢 ?要知 道如來所得菩提法中 切皆空就好 無實,你不能著有· ,何必再說阿 耨 ;無虛 多羅三 既

如義 是故如來說 如來就是一 切諸法的真如義 切法皆是佛法 0 , 要推廣開來 切法的本體不動就是真如 , 如來者 , 即 你悟 諸 法

究竟無我分第十七

有 桘 ,皆是虚妄,沒有個菩提法可得。 個 理就開悟 ,證得這個理就 成佛 0 無虛 這 個法是無實無虛的, ,一切法都是佛法 前 無實 面 7,凡所 講到

無實無虛是悟這個理 ,這裡告訴你要證得一 切法的真如義 理

法。「即非一切法」,當體即空,凡所有相,皆是虛妄。「是故名一切法」, 須菩提 ! ·所言一 切法者」 須菩提!一 切有 為法 就是凡 所有相之

切法皆是佛法,是中道第一義諦的一 切法

#### 須菩提 即為非大身,是名大身 !譬如人身長大。 須菩提言:世尊!如來說人身長

身體大不大呢?「須菩提言:甚大!世尊!何以故?佛說非身,是名大身。」 不?」譬如 前 面 [第十分說過:「譬如有人,身如須彌山王,於意云何?是身為 有一個人, 身體像須彌山王那麼大,你的心裡以為 如 何 ? 那 個

就是法身 非大身」,配著上一句「人身長大」,當體即空。配著下一句「是名大身」 說:「須菩提 法身 像 如來說人身長大,即為非大身,是名大身。」經文三連句中間一句「即為 尺寸。假 須 彌 沒有相才叫大身。 山王那麼大的身體 如另有一個人身體八萬五千由旬那麼高 0 如 ·譬如人身長大。」 來說法身就是大身,法身遍一 前 ,指著報身如來,不算大,因為八萬四千 面說過,須菩提已經悟到這裡了 他沒有等佛說完,就接著解釋:「 切處 ,他就 ,才叫真正大身 不算大了。 , 所 以 世尊 此 如 由 處 來 [旬有 的 佛 !

## 須菩提!菩薩亦如是。

得之心嗎?「不也,世尊 三藐三菩提 前 面 釋 不 ;迦牟尼佛講自己的公案,「 如來於然燈佛所 ? 辻我 在然燈佛前 !如我解佛所說義 有法得阿耨多羅 ,佛於然燈佛所 三藐三菩提嗎 有法得阿耨 無有 ? 法得阿 我有能 多羅

生 前 佛 耨 沒 :多羅三藐三菩提。」沒有,須菩提悟得很深了, 面 無餘 有所得菩提法 你要是當個菩薩 涅 燥的 心 0 ,也沒有能得菩提法的心。說這些故事作什麼呢 , 菩薩 要度 一切眾生入無餘涅槃, 亦如是 0 像我沒有能得法的心 如我解悟佛所說 內裡 面不要有 沒有能 度 的 ?解 義 證 切眾 理 釋 果

的心,

這樣:

你就是個菩薩了

造了 嗎 ? 要動 這 生 是樣高 |什麼心?動什麼念呢?財、色 切眾 業就 所以你當下得了利益 念 講 生 深 頭 這麼高 要墮落 成 , 我 才能依著 佛 們 深的道 0 講得高 動 0 貪 (金剛 財的 [理作什麼?我們成佛,要度一切眾生成佛 金剛經》 深 經》 心 , ,就可以把財、色、名、食、睡的心放下來。 現在 講度 貪 色的 的道 、名、食、睡。 用 \_\_\_ 得著嗎 切眾 理來修行 心 還有 生入 ?現在用得著 出息嗎?自己不是大 無餘涅槃 ,將來自己成佛 你動這個 , 心念,就要造業 不 我 要住 們 , 生心動 才 相 定 可 生慚愧 , 還不 要講 以度 念

相 是離相。釋迦牟尼佛是過來人,以身作則告訴我們怎樣降伏妄心?就是離 是安住真心的方法 須菩提聽 是要徹 菩薩 從第· 亦如是 直 底庭離 離 , 十七分起, 到底 就是講給 相,徹底 。 \_\_\_ , 這是總說 講這些 0 先講: 我們 無住,做到究竟處。離相,是降伏妄心的方法;無住 是正宗分第三大科:「究竟降住起修分」 離 三道 聽 ,也是這樣子 理是叫菩薩 相 , 他 , 釋 得 迦牟尼佛以 成佛之記 聽的 , 菩薩也得離相 0 , 所 他 他所修的離相 以現 離 相 在 佛 他 證 就告訴 , 不 到 的 離相 報 功夫 ,究竟 須菩 身 不 佛 , ·叫菩 講 提: , 就 忇 給

。下面別

明怎樣離相

, 先說度眾生要離

相

提!實無有法 若作是言 :我當滅度無量眾生 ,名為菩薩 0 是故佛說:一 , 即不名菩薩 切法無我、無人、 0 何 以故 ?須菩

無眾生、無壽者。

若作是言」,假如你是個菩薩 ,要是這樣講:「我當 滅度 無量眾 生 ,

執著不捨就是壽者相 我 不是大乘弟子 即 不名菩薩 我 是能 度的 。 \_\_\_\_ , 這裡佛就嚴格呵斥,佛法難學就在這裡 根本不能成佛 就 有 0 我相一 彼眾生是人相 起,四相都起來 0 發心度眾生 , 能 度 , ` 所 你 ,就是凡夫,你怎能叫菩薩 不能離 度 的 差 , 相 別 不發心度眾 , , 開頭 就 是眾 就 有 生 個 生, 相

呢 ?

菩薩 無餘 大 大 乘 錯 法 人證得我空,沒有證得法空。 涅槃,怎麼不叫菩薩呢? 何以故?須菩提!」 誤 可執著 , 不但沒有超過二乘人,反而落到凡夫地 呢 ?實在 沒有 佛再加以解釋 \_\_ 個 實無有法,名為菩薩 法 菩薩證得法空,一 ,名字 , `叫做菩薩 他說要滅度無量眾生 , 0 。 \_\_\_ 凡夫是處處住相 切法皆空,哪有 你 執著要當 菩薩超 過二 , 個 都證得 蕃 乘 個個 , 下 薩

面

|再解

釋

生法 ,當體是空,在一切法上空我等四相,哪有我、人、眾生、壽者相 是故 佛說:一 切法 無我 、無人、 無眾生 、無壽者 切 法是因緣 呢

開頭就說我要度眾生, 你不是大大錯誤嗎?所以不叫菩薩

候 妄想心?你度一切眾生入無餘涅槃,不要住相,要離相度生。這裡還是要 所以要究竟離開 度 相 離 眾 相 ,心空境寂 外 度 生 前 生 面 面 的 這還是有 眾生相你空掉了 有什麼不同呢?前面是離心外的眾生相 經料 , 內心 ,外面的眾生相離了,內心裡面的念頭還要離開 揀過,下卷跟上卷深淺 我 的 相 相空 、人相 , 內心裡 外 、眾生 面 的境界也寂 這面還. 相 不同 、壽 有一個念頭 ,第三分告訴我們要怎樣 者相 滅 ,只是比前 ,  $\hat{\cdot}$ 現在要離 我是菩薩 面 آب آ 的 。這個時 內 相 我要 的心 降 細

吅 他度眾生,他不肯度,觀三界如牢獄,視生死如冤家,好不容易離開三 一乘人 也是心空境寂 菩薩 怎麼超過二乘呢 ? 乘 人掉 到 無為 坑 裡

且不這樣做 故?如來說莊嚴佛土者 須菩提 心空境寂 !若菩薩作是言 ,他還要去度眾生,終日度眾生,離相 ,還不能成佛 :我當莊嚴佛土, , 即 非莊 嚴 • 是名莊嚴 , 菩薩高就高在這裡 是不名菩薩 0 須菩提 何 而

菩薩通達無我法者

,

如來說名真是菩薩

界

,

Ш

他

口

.來,不肯

口

來,所以得的是偏空涅槃

,不是大涅槃

0

這

個菩薩

世界一 佛 施 度包括六度,六度廣開萬行,修六度萬行是要莊嚴佛的 得 再 須菩提!若菩薩作是言:」假若他是這樣講:「我當莊嚴佛 樣 有依報的 就 莊 0 佛 嚴 法聽懂了 佛 n 莊 嚴 上離! , 都 相 , , 是你當菩薩所修的 學菩薩修六度萬 菩薩應該行布 施 行 , 功德 但不能 , 要莊 , 就 嚴 住 像 佛 相 问 土 國土 彌陀佛莊 要 , 相 無 沒 0 住 將 行 有 來你成 嚴 離 施 極 開 樂 布 0

開 |就是| 個 我 , 是不名菩薩」 , 那 他就不是菩薩 0

不住相 莊 嚴 重在離境相 嚴 佛土者」 何以故?」 ,這樣子才會歸到中道。 0 不 , 是不莊 。這裡是要遠離內心之相 菩薩莊嚴 世尊再加以解釋 嚴 , 要會 佛土是對的 歸 中 《金剛經》上卷第十分有這三句經文 道 0 , , , 但是你不要住相 「如來說」,我常常跟你們講, 內心裡面 是名莊嚴」 不可存莊 , 就 ,當體 是每 嚴佛 天 即 空,「 土 莊 的 嚴 念頭 佛 即非 , 注 土

境界 薩 你把我執 呢?要通達 , 須菩提 要在 、法執空掉,還要注意通達無我法 無我 !若菩薩通達無我法者 無我、無法,要我法二執都空掉,哪有一 無法的境界之中 , 天天度眾生, , 如來說名真是菩薩 ,不是落到無我 天天莊嚴 個 我? 佛 0 土 哪 ` 無法二 有一 怎 , 樣 這樣 才 個 才真 空的 ·叫菩 法 ?

佛法講到這裡, 講得太高深了!學佛法,不高深,怎麼叫佛法呢?佛 是菩

究竟無我分第十七

勸 了 香 法 法高深難學 他受五 ` 獻果 守五戒,保持人身不失;修十善, 你 學到法了沒有?這是個 ` 戒 禮拜 ,要是好學, ` 修 十善 , Щ 他受三皈依 , 他不 我們何必這樣用功呢?我們信了佛就是想學點佛 敢 ; 好 大問題。 ,他不肯 不容易勸他受了 可以生天,那是人乘法、天乘 信了佛 ;好不容易勸他受了三皈 ,不信外道,天天到廟 Ě. 戒 也肯修 + 依 種善法 裡 法 , 再 燒

Щ 死 不度眾生,這樣你學到的是二 心 一菩薩 要了 ,修六度萬行,這樣才學了大乘佛法,走到佛的道路上。 生死 功德修 , 修 四諦 圓滿 、十二因緣法 Ш 佛 一乘法 這樣學對 , , 也叫 超出三界 小乘法 , 脫出 0 要發心度 輪 迴 , 沒有成佛前 自己了 一切眾 生了生 生 死

佛

經

聽了不少

,也看了不少,知道眾生在六道裡受輪迴生

宛

大苦

, 發

發的是菩薩心, 修的是菩薩行, 不能離相, 所做的功德, 都落到人天福報 可是 你 度眾生沒有離 相 , 修六度萬行沒有離相 , 你 哪裡是菩薩呢?你

,

,

了 !

不能 理 石 ·賣掉,不是太可惜了嗎?所以你修六度萬行,度一切眾生,不能離相 成佛 0 這等於老祖宗傳下來一 顆金剛鑽石 ,自己不識貨 , 把它當成大

結果得了人天福報,不是太冤枉了嗎?

難 佛 學 四 什 佛 學 土 麼 相 叫做菩薩?發心度眾生入無餘涅槃, 法 , 。你本來做的是無為法,結果都變成有為有漏法。自從你信 為 只要發心 要離 什 你沒有聽過這樣的道 麼 相 冤 柱 。這樣子才叫做菩薩 ? ,不驚、不佈、不畏 因為 你沒 有 理,今天聽到 離 相 。你不要害怕佛法太高深、太難學!不 , 有 ,就能得到無量的功德 我 要離相 執 《金剛經》 法 執 0 發心修六度萬 , 就 第十七分, 有我等 四 行 佛,就 相 才知 ` 莊 法 嚴 道 想

其實是你自生障礙,不是佛給你障礙。因為佛說的三句經,第一句「莊嚴 敢 你說:「我 剛 才從頭說起 )要顧 , 生活 信了 :,吃飯 佛 , 叫 要緊!」好像受了戒 你受三皈依 ,你不肯 處 ;叫你受五 處 障礙 你 戒 的 生活 , 你不

佛 真 印俗 土, ,會歸 是俗諦 中道 · · · , 才 「 即非 莊嚴」,不要住相 是名莊 嚴 , 是真諦 0 由俗諦

所 偷 這 生 服 說 顧 佛 害命 沈搶 的 是 以你只要不做惡,生活還是要顧的,不吃飯、不穿衣服、不住房子,怎 生活呢 個 法 ,也走路到舍衛大城托鉢 生命 要不得;因為你這樣為生活,過不了幾天你要墮地獄,不是划不來嗎? 表現給我們看 佛 人家財 就 法 殺豬宰羊 很短促,活 教 ? 跟 我 外道 顧生活 物 們 , 這 衣 不同 食 , , 個要不得 不到一百年,你去造地獄業作什麼?你做賊、當 這個 住行 佛定戒律 教我們怎樣生活 ,不會不顧俗諦 要不得;比方為生活打魚賣蝦 ,人生 ,回到祇樹給孤獨園 犯偷盜 , 防 四 大要素 非止惡,先不要做惡 , , 戒 照佛那樣生活就對了 《金剛經》一 做 ,先給我 來做去把自己做到 , (們表) 吃完飯 開 頭 演 0 , 殺雞 比方為 , ` 洗腳 世尊沒有開 遍 哪 殺 0 地 裡 生活要殺 佛 鴨去賣 `` 獄 也穿衣 打 吅 裡 搶 你不 坐 去 厞

樣 修行 ·呢?衣食住都是要的 ,但是你不要住相

費很 我 說 是 為 得 財 百 有 富 在 也做 : 人間聖人,他講發不發財是天命,我們佛教講發不發財是果報, 行 · 「 富 道 發不發財 莊 少 可 布 有 會 理 以求得的話 人說 , 孔 施 可求也,雖執鞭之士,我亦為之。 如 Ē , 樣 果求 子 你怎樣競爭 : 做 的生活很 現代是工業社會 點 。孔子懂得發不發財的道理 ,不在你去競 不 事業,不是發大財嗎?為什麼要當窮教書 , 我 到 , 不顧身份,一 困難 還是隨我 , 也不會發財 爭 0 有人就勸他:「 ` ,講求競爭、進取 進取,在於你前生有沒有行 )所好 定去求。雖 ;怎樣 , 當 我 孔子當教書先生 進取 如不可求, 的 依你老人家 教書 然拿馬 ,不住相怎麼行呢?要曉 也不會發財 先 沁鞭子給· 牛 從吾所好 吧 ! 肚 先生?」 布 , 學 生 繳 人家當馬 子 施 0 孔 。前 學 名稱不 間 子 假若 孔子 生沒 的 被 , 夫 要 學 稱

現在人競爭、進取,就是孔子說的求。發財不是你求得來,不是你競

樣競 無住 所 會發 爭 你 有一句最要緊的 子 要打妄想,一 住 .無住行施,能得到像虛空那樣無量無邊的福德,你的衣食住還有什麼不 以不要天天為發財打妄想,只要有一碗飯吃,有一件衣服穿, 進 爭 射 0 ,這樣學佛法 離 取 。懂得前 進取,也不會發財 得來,看 相 度生 直求發財,錢也不會到你家裡來, 世因 話 , 無 你有沒有 ,隨力隨分度眾生,心安理得 , 住 隨力隨分去度眾生, 、今世果的道理,你前 行 施 福報 ,你發財很 0 懂得這個道理, ? ·沒有 温福報 快 。前 要離相; 生沒有培發財的 ,你怎樣競爭、 面第 沒有 你就安命 ,不是很好的生活 四 隨 福報 分經文說得 力隨分去行 , , 你 隨緣度生 温福報 進 找 錢 取 有 很清 布 可 ,還是不 ,今生怎 活 真 施 嗎 間房 難 ? 還 楚 , 要 !

講到這裡,第十七分講完了。

能

解

決嗎

?

#### 四屆 然言言 一次 五米 色片

體同觀分第十八】

是 尊!如來有法眼。須菩提!於意云何?如來有佛眼不?如 有天眼。須菩提!於意云何?如來有慧眼不?如是,世尊 眼。須菩提!於意云何?如來有天眼不?如是,世尊!如 須菩提!於意云何?如來有肉眼不?如是,世尊!如來有肉 如來有慧眼 ,世尊!如來有佛眼。 。須菩提!於意云何?如來有法眼不?如是 世

接著講第十八分,連佛知佛見都要離,要究竟離相。先講眼睛看見的

須菩提!於意云何?如 來有肉眼不?」這裡如來,是指應化身 如

來

沒有一定的相

,要把它遠離

他是釋迦世尊 ,相好莊嚴,當然有肉眼,所以須菩提回答:「如是,世尊

如來有肉眼。

天 眼 須菩提!於意云何?如來有天眼不?如是,世尊!如來有天眼 是天上眾生的 眼 ,佛弟子用功會得到天眼 通 0 佛弟 子有六種 神 通,

前五通跟外道相共,天眼通外道也能得到。

通達 還是看 障 文前後次第不 不 眼 見外 礙 能 觀俗 古代大德作了一 而 隔 不見 面 不 著 通達 ,慧眼 。什麼都不隔,只能見近不見遠,你上了高山頂上, , 肉 峝 張紙看 ,不要說 眼有障礙 了真空。 0 應該先講肉眼 首五 得見 隔一 佛 , 眼圓明的偈頌:「 隔一道牆壁也看得見,無遠不看見, 道牆壁 不會通達無礙 眼 如 千日 **,** , 看 肉眼礙非通」 ,照異體還同 不見外面 0 「天眼 天眼 通非礙, , , 通非 就 肉 0 是 眼是父母生 為了 凝 戸隔 肉 \_\_ 限礙非 要押韻 , 遠的 天 張 誏 可 紙 出 地方你 無 以 ;通。法 , , 來 上觀 也看 處不 跟 的 經

天堂

觀

地獄

0

須菩 後 法 法 有 眼 眼 的 法 , 差別 偈 能 眼 提 佛 0 頌 不 口 見真空之理 再 答 法 把 事 ? 接 眼 法 相 : 著 如 能 問 眼 **,** 是 如 觀 放 : , 是 切 俗 世 在 , 不能 須菩 俗諦 前 尊 , , 慧眼 世 面 ! 觀俗諦 尊 提 的 如 , 慧眼 了 道 ! ・於意 來 真 如 理 有 空 來 放 , 法 有慧 都 云 。 \_\_ 在 眼 看 乘 何 後 0 按 人 得 \_\_ 眼 ? 面 很清 經 都 法 如 0 , 上的 眼 有 來 也是為了 慧眼 楚, 有 , 須菩! 次第 能 慧 菩 觀 , 眼 提 佛當: 薩 , 俗 不 押 慧眼 有 ! 諦 ? \_ 韻 · 於意 然有慧眼 法 , 在前 慧 他 眼 , 能 云 眼 佛當 觀 何 , , 法 是 察 ? 智 眼 然有 所 如 在 切 來 慧 以

照 眼 來 個境界,一 如 有 千 千 佛 佛 眼 個  $\exists$ 再 境 接 , 0 照 界 著 千盞電燈照一 因為 異體還 間 , 各 : 照 現在佛已經成佛了, 須菩! 同 各 的 0 提 , 佛 但 ! 千個境界 的 於 是 意 眼 太 睛 陽 云 光 像 何 , 當 各照各的, 明 ? 千 然有 的 如 體 個 來 沒 太 佛 有 陽 有 眼 佛 但是電體只有 那 眼 兩 , 怎麼有 樣 麼 不 明 ? 0 等 亮 如 於 佛 是 **,** \_\_\_ 眼 千 鑫 呢 世 電 尊 個 個 ? 燈 太 ! 佛 陽 佛 照 如

眼 觀 俗諦就是真諦, 觀真諦就是俗諦,平等即是差別,差別即是平等

就是佛眼的功用。

用 個 再 眼 闬 肉 功,不要住相,自然起天眼通;再用功,自然見到真空之理,得了慧眼; 說這五 不是離 眼 功 你住了相,功夫生了障礙,連天眼通都得不到 見俗諦差別的事相,得了法眼;再用功成佛,得了佛眼 開肉 個眼作什麼呢?要離見的相。眼睛所見的功能,誰也超不過佛 眼 ,另外有一 個 佛眼 就就 在肉眼上起的 功能 , 何況得佛眼 0 你只要修行 ,還是那 呢 ?

佛是無法不知,但是要離相 面 講 佛的見沒有一定的相,要離相。下面講佛的知,是佛心的功能 0

世尊 須菩提!於意云何?如恆河中所有沙,佛說是沙不?如是, !如來說是沙 0 須菩提!於意云何?如一恆河中所有

若干種心,如來悉知 沙 得,未來心不可得 名為心 有如是沙等恆河 ?甚多!世尊!佛告須菩提 0 所以者何?須菩提!過去心不可得 ,是諸恆河所有沙數佛世界 。何以故?如來說諸心, :爾所國土 中 皆為 ,現在心不可 , 所有眾生 非 如是寧為 心 ,

的 把數目擴大,一條恆 統用恆河沙數作譬喻 如 有說啊!」 恆 來說是沙。」釋迦如來常在恆河邊說法,每逢說到無量數目的時候 河 須菩提 是諸恆河所有沙數佛世界 ! 須菩提 於意云何? 河裡 **!**於意云何 , 佛 面所有的沙, 間 如恆 :  $\neg$ 如 河中所有 ? 來常常說恆 如 , 每 如是寧為多不?」佛世界 恆 沙 一粒 河 , 中 佛說是沙不? 所 河 沙子算一 有 沙 )數嗎 沙 有 條恆河, ? 如是沙等恆 如 須菩提回 是,世 有 是 那 河, 麼多 尊 答 , 統 個 !

體同觀分第十八 三二七 個 三千大千世界。恆河沙數的恆河沙,恆河多得沒有個數,沙子更多得沒有 數 ,有恆河沙數的恆河沙,這麼多的三千大千世界,算不算多呢?「甚

多 世尊!」 須菩提回答:那三千大千世界太多了

道每 念差別就不可思議,何況那麼多眾生的心呢?「如來悉知」, 天天打妄想,一天不知打多少妄想?一生不知打多少妄想?一 生 世 不實的妄念,眾生的心,沒有自性,當體就是空,不過假名叫心而已。 如 沙 一界的 來 ,那麼多的三千大千世界。「所有眾生」,所有的眾生,一個三千大千 更是多得不可思議。「若干種心」 甪 一個眾生的心念差別。「 佛告須菩提:爾所國土中」, 功成 ?眾生就多了,何況恆河沙數的恆河沙,那麼多三千大千世界的眾 佛 , 他得到佛的心,就了 何以故?如來說諸心,皆為非心,是名為心。」 釋迦佛告訴須菩提: 知一 , 切眾生的 那麼多的眾生 心 ,眾生的心就是虛妄 , 恆 每 河沙數的 個眾生的心 個眾生的心 如 來統統知 恆 河

所以者何?」為何眾生的心叫非心呢?「須菩提!過去心不可得」

的 眾生的心是妄念,剎那生滅,一個念頭過去就滅了,你上哪裡去求得那個 不可得」,未來心還沒有來,上哪裡求得呢?所以三心不可得。 心呢?「現在心不可得」 心根 本不停,妄念一起,很快過去了,你求現在的心求不到。「未來心 ,一念有九十剎那,一剎那有九百個生滅 等 現在

有處 妄緣無處,即菩提。要安住真心,就是安住菩提心。你妄想攀緣的心沒有 心。你能用 未來的心,還沒有來,沒有。在過去、現在、未來三際,求不到心。心不 際,是時 妄緣無。妄緣無處 ,妄緣 古人作了一個觀三心不可得的偈頌:「三際求心,心不有。心不有處 間 功觀這個心,求三際的心,心不有,就是妄想攀緣的心空掉了 無。妄緣 過去的心,已經過滅了,沒有;現在的心,不停住 ,即菩提。生死涅槃,本平等。」三際求心 ,是妄想攀緣 ,我們的心念念不停,就是妄想攀緣的 ,心不有 ,沒有;

體同觀分第十八 三二九

的 候 時 候 切對待的假相都空了 菩提心、真心就現出來了 , 生死涅槃, 。生死涅槃,本平 本來平等 等 0 到真心現前的時

就是只有 Щ 槃寂靜之樂。不曉得生死涅槃是對待的假名詞,有生死叫此岸,證得涅槃 的 彼岸 相 我們 就 是小 你生死了脫 為 個真 ()什麼要修行用功?要了生死、 乘 心 Ĺ , 0 小乘: 沒有第二 ,沒有此岸 人畏懼 個 生 法 哪 死 裡 , 叫 因 彼岸呢?所以生死涅槃本平等 證 為 涅槃 生死太苦了 0 你住生死的相,住涅 , 要了: 生死 求涅 槃

心包太 怎 麼統統知道?因為他把妄想攀緣的心空掉,真心現前。真心大而無外, 再 會 虚 到 ,量周 經上 沙界 ,佛 的心無所 ,這個心多大呢?包太虛空 不 知 無量 世界 無量眾生的 ·無量世界都在 :無量: 虚 種 空裡 心 佛

,

`

連佛的 知 ,你也不要住相。 佛知,無量世界、無量眾生、無量妄心, 虚

空在真心

裡

,

眾

生都在

佛心裡

面打

;妄想

,

佛怎麼不

知道

呢

?

緣的 他 統 心離開,真心現前,跟佛的心無二無別,一 統 知道 0 我們要求佛知,求不 ·到 因為 住相,所以要離 切眾生的心,你也會知 相 ,把妄想攀 道

怕冷 安。」你叫我安心,你把心拿來,我給你安。慧可就迴光返照找自己的心, 裡 得受不了,拿起戒刀,就斬斷一支手臂。雪下得再大,也不知道冷了 為求 為怕冷的心 的 有 來 二位慧可 不安定得厲害 河 `,照樣: 法而 南省 大 再引二祖求 為 他講直指 來,怎麼為冷而退心呢?」當時出家人都帶著戒刀, , 打坐 7禪師 是五嶽的中嶽 , 被疼的心降伏住了 。慧可禪師沒有得道 ,初祖安心的公案,中 ,知道達摩是高人,就追到嵩山去跟他求法。嵩山在 ! 人心 就 求達摩 ,見性成 , 山很高 祖 師 給 佛 , 這個 , 他安心 , 到了冬天很冷,下大雪, 大家 ,冷得受不了, 國禪宗有六位祖 時候疼得要死 聽不懂 達摩 祖 他 師 要起退心 就 師 說 , 簡直 到嵩 : , 初 將 活 祖達摩到 Ш ,心想:「我 慧可禪 心來 達摩祖 不下去 丽 壁打 , 與汝 中國 大陸 師 師 坐 大 冷 不

體同觀分第十八

竟 找我的心 沒有來 過去的心已經滅了,不可得;現在的心,不停住 何 :斬斷手臂心裡疼得不安?因為你有妄念。三心不可得,妄念沒有,真心 ! 」我給你安好心了! , 不 可 , 過去、現在 得 。他向達摩祖 ` 未來,找不到這個心 慧 可禪師忽然間大徹大悟 .師說:「覓心了不可得!」了是究竟,我尋 。達摩 ,不可得;未來的心**,** , 悟到三心不可 祖師說 : 與汝安心 得 為

《金剛經》 在四川是很出名的大法師。這時候頓教禪宗已經大興,但是還沒傳到四 有 還有 出家 , 人到處參學傳來消息, 個德山禪師參龍潭的公案,德山法師是唐朝四川省人,他會講 學問很好 , 註了一部 說中國南方有頓教禪宗不立文字 《金剛經青龍疏鈔》 ,有一百二 一十卷 ,

就

親現前

T

0

慧可大徹大悟後

,

就接二祖的法位

當時德山正在講《金剛經》 ,他聽到了,認為一定是魔子魔孫來破壞 人心,見性

成

佛

去心 他研 很 擔的是什麼經書呢?」「我擔的是《金剛經》 餓 佛 師父要點心, 心 南 是我自己作的。」「那你是大法師 瞭 吃 方去降 法 究 看 解 不 老太 見路旁有 佛經是佛說的 **金** 可 ! 得 .魔 剛 X婆看 , ,於是他擔起 不敢說瞭解 經》 是點哪個 現在心不 一位老太婆在 見他是出家 多年, ,怎麼 心呢?」這一問德山法師答不出來,感 可 著這麼多註 得 , 懂 得 一 《青龍疏鈔》 可以不 Ĺ ,未來心不可得 賣油滋點 , 還擔 點 要佛經 解 ,著那麼多註 ! 了 , 心, , 卻 老太婆問: 離開 大擔 ,就會修行用功 被這位老太婆問 他把擔子放 . \_ 的註解。」「是誰著的呢 書 四川到 ,三心都 , 解 就 —— , 南方 問 下來 不 德山 金 定對於 呢? 口 剛 倒 走到 得 經》 7 想買 他就 到 , 請 半 師 很慚 德 上 金 間 油 路 發願 父 山 剛 肚 今天 滋 問 愧  $\neg$ ? 你 渦 點 子 到

請

問

[你跟

誰

學佛法呢?」

老太

(婆說

:

我

跟

龍

潭禪師

學

的

要你放下文字障 紙 為 不 燈 起的德山禪師 你認為開悟 在心外頭 法界通化分第十九] ,心裡本來有光,你心裡的光放不出 ,其實還是依文解義 ,不要執著 。這叫:「吹滅紙燈 。我們學教的人, ,始大悟 來 都是拿 , 所 以要 。」後來成為了 )紙燈 吹 來照 滅 紙 路 燈

門說

: 外

面看不見了!」

龍潭禪師說:「

我給你燈!」那

個

時

候沒有電

到

天

色暗了

,還沒有談完

,

龍潭禪

師說:「你

回去休息吧!」

德山告辭

出

紙

:燈明心見性?宗門下是要你去參,我們教下叫解

禪

師

突然從旁邊把火吹滅了

德山當

下明心見性

, 大徹

大悟

0

為什么

麼

吹滅

, 解

有時候會誤人,因

燈

,拿紙折

成長長的

一條,點亮好回去。

德山

剛

剛接過

來

, 冷 不

防

龍

潭

# 須菩提!於意云何?若有人滿三千大千世界七寶,以用布

施 得福甚多!須菩提!若福德有實,如來不說得福德多。以福 ,是人以是因緣,得福多不?如是,世尊!此人以是因緣 •

德無故

,

如來說得福德多

0

樣 修行 經究竟離到三心不可得,但是去度眾生,行 九 四 相 分 無 分起要住心 到第十八分 , ^ 住行施 金剛經》三十二分的本子,從第十七分到第十八分,講的是降心離 要無住行施。上卷第四分講無住行施的道理,第十九分重新解釋怎 講的是住心無住的道 ?我們要去度眾生, 無住 , 連佛的知 。下卷第三大科要起修 見也要離 理。第十九分不是較量持經的功德, 一定要行布施 , 離到究竟處 ,用功修行到第十八分, 布施要無住 , 行 布施得無 。從第十九分到第二十 住 , 所 是教我們 以第一 離 相  $\dot{+}$ 

須菩提!於意云何?若有人滿三千大千世界七寶

以用布施

假

法界通化分第十九 三三五

量 空 第 多 若 不可思量 因 以「三心不可得」的心為 七 緣 寶來 有 , 四分說:「 , 這 口 」這個 來行布 個 思量不?不也,世尊 布施 個人得的福德也不可思量,豈不是甚 用 功修行的菩薩 那麼多,所以第十九分是解釋第四分無住行施,十方虛空不可思 人布施,以三心不可得的心為因 ° 施 東方虛空,可思量不?不也,世尊! , 這 是人以是因緣 個 人得福多否?「 離 因,以「充滿三千大千世界七寶」為緣 !」這個 相離到三心不 ,得福多不?」要注意以是因緣這四個字, 無住行施的人得的福 如是 |可得 , 世尊 , 多嗎 他沒有住相,得 ,他拿充滿三千大千世界的 ! ? 南 此 西 人 北 以 德 方 是 , 因 , 像 四 福一 緣 `,這樣; + 維 , 得 方 定多。 上下虛 虚 福 空 甚 的

這 來 不說福德多 裡 說 這 時 福 德多 候世尊恐怕有 這不是住相 假若福德有真實之相的話,如來就不說得福德多。「以 人懷疑 嗎 消前 ? 所 以 面 世尊就 再說 要離 自己 解 相 釋 **,** 什 : 麼相都要離 若 福德有 實 怎 , 如 麼

,

福 德 無故 如來說得福德多。」 因為福德沒有實,當體就是空的,如來才

說得福德多

下面要詳細說明無住,說到住心無住:一、 見佛不住相,二、聞法不

住相。第二十分,先講見佛無住。

#### 【離色離相分第二十】

來不應以具足色身見 須菩提!於意云何?佛可以具足色身見不?不也,世尊 。何以故?如來說具足色身,即非具足 ?! 如

## 色身,是名具足色身。

這裡經文多了具足二字,具足色身,就是報身佛,應身佛丈六金身是總相 分問:「可以身相見如來不?」第十三分又問:「可以三十二相見如來不?」 須菩提!於意云何?佛可以具足色身見不?」上卷問過二次,第五 如

來

不但應身佛是虛妄的,連報身佛也是虛妄的。再推到第五分:「凡所有相 量阿僧祇劫修的因,才感得佛身,以為這一定是真實的。所以第十分解釋: 身 三十二 佛說非身 佛 是報 |相是別相。報身佛的身體總相是具足色身,所以這裡講的不是應化 身佛 是名大身 。初學大乘法的人,知道應身佛是應機示現 。」雖然沒有說明報身佛這 個名詞 , 但 郭 是已經隱含 身佛是無

都是虚妄!」

那

也包括報

身

怎 法身. 見 也,世尊 到 麼能見到 如 法身如 這 來 裡就詳 !如來不應以具足色身見。」 ,不應以報身佛見到 來 無相的法身如來呢?因為見了報身佛 細標明了 ,可否依著具足圓滿 , 釋迦世尊問:「 , 因 為具足圓滿身相的 身相的報身佛 佛 佛可以具足色身見不?」 和 如來,都是指法身 見到呢?須菩提答:「不 你一 報 住相 身佛 , 還是 見不到法身 。想要見到 你想要 有 相

何以故?」須菩提再加以解釋:「如來說具足色身,即非具足色身

是眼睛看見的色法,還是在六塵裡面,怎麼是真實的呢?所以按假 是名具足色身。」如來說報身佛的總相是具足色身,什麼叫色身呢?身體 諦

「具足色身」 報身佛的身相具足。 要是按空諦講 , 「 即 非具足色身」

當體就是空的。「是名具足色身」,即空即有,是中道具足色身。中道具 足色身不能住相,一住相又落到假諦那邊去了 0 所以會到中道的具足色身

還是要離

,不能住,這是講見報身無住

如來不應以具足諸相見 須菩提 **!於意云何?如來可以具足諸相見不?不也,** 。何以故?如來說諸相具足 ,即非具 世尊 !

# 足,是名諸相具足。

再講見相無住,「須菩提!於意云何?如來可以具足諸相見不?」前

離色離相分第二十

好有 法 種 相 具足諸相見 面 身 差 具足色身是總相 等於應身佛的三十二相 ·無量: 如 別 來呢 的 莊嚴 相 。 \_\_\_ 好 , 所 , 法身是無相的理體,怎能以報身佛種種差別的相好, 見到 以 , 等於應身佛的丈六金身 叫 法 身如 做具足諸相 來 0 報 呢?須菩提答: 身 佛的別相 0 釋迦佛問 : 。這裡具足諸相是報 身有無量相 須菩提: 不也, 世 你 尊 可 ` 否以 ! 相 如 有 報 身佛的別 來 無量 不 身 見到 佛種 應以 好

機示現的, 足 諸 把它省略 相 具足」 相 具足。 須菩提自己加以解釋 按 中 , -道第 」前文是「具足諸相」,這裡把文字顛倒一下, 所以說到中道 是按假諦講。「 即非諸相具足」 義諦 講 , , , 即非具足」,應該中間有「諸相」二字, 報 還是不可以住相 身 何以故?如來說諸相具足,即 , 佛 按空諦講 有 諸 相具足的莊嚴 , 諸 相 即是非 實際還是應菩薩的 相 0 意思一樣 非 是名諸 具足, , 經文 是名 相具 言諸

#### 非說所說分第二十一】

故 以故?若人言:如來有所說法, 須菩提!汝勿謂如來作是念:我當有所說法 須菩提!說法者 ,無法可說 ,是名說法 即為謗佛!不能解我所說 0 。莫作是念 )!何

樣子離相 接受 相 的 離 相 開 0 我們佛弟子首先應該離六塵的相,這個功夫雖然不容易做到,還容易 但是要離開 法 不要執著 的 ,就離得不究竟;無住 相 呢 ? 我們 佛的相 ; 再 學佛 把佛說法的相離開 、法的相 聞 法 ,無住得不究竟。所以這裡要究竟把佛的 , 要恭 ,心裡總有 敬 ` , 要供 不要執著 一點恍恍惚惚 養 , 所 , 以不容易離 才是究竟無住 , 怎麼 要離 開 , 這 佛

你不要講我有這個念頭。「我當有所說法。莫作是念!」我是佛, 說法是

看

著經文:

「須菩提

!

汝

)勿謂

如

來作是念」

,

我

如

來沒有這

個

念頭

我 .的責任,我要度眾生,不說法怎麼度呢?你以為我心裡有這個念頭:「我

當 |有所說法| ,你不要這樣說

說法的相應該有,你要是這樣講就錯誤了,切不可以這樣講 下 卷是離 金剛經》 內心 的 上卷講離 相 , 佛以身作則 相 ` 無住 , , 你看我心裡已經沒有六塵的 是離心外的六塵境界;從第十 相 七分起 但 是我

0

說 即 以這個人說我住了相在這說法 為 法 膀佛· ,卻是謗佛呢?「不能解我所說故。」他不能了解我說法的 何 .以故? ] 為什麼我警告你不要這樣講? 「 若人言:如 <u>.</u> 假若有 人說: 如來在這講經說法 ,他不是毀謗我嗎? ,這是毀謗我 來有 0 為 深義 何 所說 讚 歎佛 法 所

眾生了生死的方法,哪會住相?住相怎麼了生死呢?所以如來說法, 很 多 須菩提 這 )裡最 !說法者 好瞭解 , , 如 無法 來說 口 法 說 , 不像眾生講話 是名說法 。」三句經文 , 如 來 所 說 的 《金剛 法 , 經 都 無法 是度 上

, 才 叫 真 正 說 法 。我們要去度眾生,學說法,切不可以住說法的相

因 為 你 一住相 ,不叫說法了

可 說

得究竟樂 世 動 法 你 的 輪 一說法四十九年 怎 念 麼請 呢? 如 來 我 馬鳴菩薩說他著 要涅槃時 我 , 非 們轉法 住 求 世 世間名利恭敬 ,未曾說著一字,我根本沒有轉過 , 再 輪 ,文殊菩薩請釋迦佛住世,再轉法輪,釋迦佛大聲 轉法 度眾生 輪 《大乘起信論》是為弘法:「 ? , 過 這 故 之去我 三個念都不能動 0 貪名、 曾 轉法輪 貪利 嗎? ` 0 貪恭敬 法輪,你怎麼要我 你要我 為令眾生離 再轉 , 都 是世間 法 輪 切 呵 再轉 我 凡 斥 夫 住

第三、我要講經, 好 大,這不是貪名嗎?第二 不然你天天講經說 我從這裡悟到當法師 你要好好地恭敬我,這不是貪恭敬嗎?貪名、貪利 法 、我要講經 :的三關,你一定要透過這三關 天天生煩惱:第一 你們得送供養給我 、我要講經 ,講經說法才講得 ,這不是貪 我 越 講 名氣 利 、貪 嗎 越 ?

,

非說所說分第二十一

經文上 是顛 恭 相 癡 瞋 加貪煩惱嗎 作什麼呢 要順 敬 , 不 倒 一學到 這不是世間 是顛倒嗎?所以你要在「說法者, .嗎?這樣 不是愚癡 ?天天說法 ?貪得不順心不滿意 :不要著法相 嗎 凡夫的妄想嗎?你講經說法是學佛 顛倒要生煩惱 ?天天講 ,天天不住相 ,說法是你應當盡的義務 經說 ,你不動瞋恨嗎?不應當貪要貪 ,你貪了名,貪了利,貪了恭敬,不 法 , , Щ 無法 無法 人家斷貪 可說 可說 , 瞋 , 才是真 , 誰 是名說法。」這三句 癡 怎麼學 叫 , 你 你當菩薩 Ē 天天增 說 凡 法 夫, , 不 加 這不 你 -應當 ·是增 貪 住 瞋

再講到 這 「聞者無住」 段是佛 以自身作 , 聞法的人不住相 榜樣,教導世人「 說者無住」,說法的人不住相

,

爾 說是法 嵵 , 慧命須菩提白佛言 生信心不?佛言:須菩提 :世尊 **!頗有眾生,於未來世,** !彼非眾生 , 非不眾 生 聞 0

#### 何以故?須菩提 !眾生眾生者 , 如來說非眾生 , 是名眾 0

勒菩薩 為菩! 來 元 的 魏菩提留支三藏法師翻譯的 提留支三藏 《 金 這段經文有六十二 的 剛 經》 金 剛 註 經偈頌 法 解 師翻譯得對,把它 有 一個字 V 兩 種 0 這 **,** \_\_\_ 鳩 兩 《金剛 種註 摩 種 是無著菩薩的 羅 沙到 解 什翻譯 經》 都有這段經文的意 鳩 ,有這段經文。從印 摩 的 羅 《金剛 什 金 翻譯的 經 剛 V 經論 金金 思, 沒有這段經 **>** 剛 度 所 , 經 傳到 以 後 種 裡 是 中國 人認 文 面 彌

本 鳩 帶 是我 摩羅 到 什翻譯的 中 或 來 菲 常 《金剛經》 木 難 , 可 能 ,為何少了這段呢?因為古代從印度把梵文經 在 途中少了一頁 , 所 以沒有 辨 法 翻 譯 出 來

這

推

論

的

說 法 再 看 這個時候 著 經文 , 爾 慧命」 時 , 就是釋迦佛說 ,元魏菩提留支翻譯為慧命 : 說 法者 , 無法 鳩摩羅 可 說 什翻譯 , 是名

為長老 是有壽 ,壽命老,就是他的道德長、壽命老。 「慧命」 , 應該依長老的意思解釋 , 由慧命二字,就證明不是鳩 慧 ,是有德 ,道德長;命,

摩

羅什翻譯的

[經本

於未來世, 詞 即見如來」這句經文,眾生能生真實的信心嗎?第六分有這一段疑惑的問 太究竟、太好了,但是他替眾生擔心,「須菩提白佛言:世尊!頗有眾生, 如來!」那個時候須菩提開悟了,就替眾生擔心。第六分須菩提問釋迦佛: 頗有眾生,得聞如是言說章句,生實信不?」要是聽見「若見諸相非 。這裡須菩提聽到:「說法者, 第五 分: 聞說是法 佛告須菩提:凡所有相,皆是虛妄!若見諸相非相 ,生信心不?」在未來世,有眾生聽到這個道 無法 可說 ,是名說法。」覺得這個道 理 即見 相 能 理

佛言:須菩提!彼非眾生」,佛說這個人生起了信心,不是眾生了

三四五

非說所說分第二十一

不能生信心呢

?

+ 四分有 兩句經文可以 作註解:「得聞是經 ,信心清 淨 ; 即 生實 相

第

己具 他 他 就 生起的是清淨信心,信心一清淨 有 不是個 的 佛性 凡 夫了 ,這個人信心生起來 0 一非 不 眾 生 \_\_\_ , ,自己本具的實相般若現前,實相是自 , 實相就生出來,將來決定成佛 因 為 他將 來 成 佛 有 份 跟 普 通 的 , 眾 所 牛 以

腳踏實地修行證果,才能成佛。

不同

,但是他的果報還是個凡夫。因為雖然他由信而開悟,

· 悟了

理,還

要

報 非 是空的 呢 好 還 ? 眾生,非不眾生。」把經文省略,我為什麼說:「彼非眾生,非不眾生。」 像自相矛盾?「須菩提!眾生眾生者」,連說 是 那是按 何以故?」 '。「是名眾生」,按二諦解釋,不過假名眾生而已。 個 眾 俗俗 生 諦 0 (假諦) 是眾生,又不是眾生;不是眾生,又是眾生 如 來說非眾生 講的,他生了清淨信心, , 按 真諦 (空諦) [兩個眾生,就是上文:「彼 就不是眾 講 這 生 兩 按三諦解釋 句 , 但是他 眾 這 生 麼一 的 相 的 說 果 都

那是中道第一 義諦的眾生

即 生實相,這是聞法他不住相 段叫聞者無住 ,須菩提聞法要是住了聞法的相,就不會信心清淨

### 無法可得分第二十二】

# 須菩提白佛言:世尊!佛得阿耨多羅三藐三菩提,為無所得

#### 耶 !

說法 知 根 利智 道究竟無住的道 ,上卷到第十四分,他已有甚深的解悟 第二十二分叫「無法可得分」,得了菩提果,沒有住相。 邊聽法就 理 邊修行, 悟理悟得深 , 0 修行也越來越深 到下卷要依悟起修 , 須菩提聽佛 所 , 他是上 以 他才

前 面 世尊問 過 兩次 , 第 次在第七分:「如來得阿耨多羅三藐 一菩提

0

他說 耶 羅三藐三菩提不?」須菩提答:「無有法得阿耨多羅三藐三菩 ?」須菩提答:「 [沒有一定的法。第二次在第十七分,佛又問須菩提: [ 無有定法 , 名 回 耨多羅三藐三菩提 ° 不敢說 有法得阿耨 提 0 沒有 須菩 匆

得 提已 還是有一個得 經 悟到 實 在 沒有能得菩提法的心 ,不過不能執著就是了 也沒有 所得的菩提法 但 是 佛

無所

瞭真正 佛 「世尊 這 無所得。耶字, 裡究竟無所得 !你得的 问 ,才悟到真正的深處 不能作問詞, . 耨多羅三藐三菩提 這是須菩提依他解悟到甚深的道 , 究竟為 「須菩提白佛言 無所得啊 ! : \_\_ 須菩提 須菩提問 理講 明

佛言 無有少法可得 :如是如是!須菩提 ,是名阿耨多羅三藐三菩提 !我於阿耨多羅三藐三菩提, 0

出

來的

復次 菩提 點點得的念頭 體即空,不但沒有多的法可得,乃至於少的法也沒有,就是我心裡沒有 按俗諦(假諦)講有的,可是「乃至無有少法可得」,按真諦(空諦)講,當 說阿耨多羅三藐三菩提,即非阿耨多羅三藐三菩提,是名阿耨多羅三藐三 甚深之理,就給他印證:你說得對!你說得對!下面經文還是那三句:「佛 羅三藐三菩提 。」不過這裡文字有點不同,「須菩提!我於阿耨多羅三藐三菩提」, 佛言:如是如是!」 淨心行善分第二十三】 , 須菩提!是法平等 。「是名阿耨多羅三藐三菩提」,這才是佛得的中道阿耨多 佛聽出來了,須菩提不是有所疑問 , 無有高下,是名阿耨多羅三藐三 ,是他悟到

菩提 0 以無我、無人、無眾生、無壽者,修一切善法,即得

#### 法,是名善法。

考資料》 為「是法」是無上正等正覺之法,是實相般若的理體,它是平等之法 藐三菩提心, 有高下。你成佛,菩提法沒有高;你當九法界的眾生,菩提法沒有下。 高下,是名阿耨多羅三藐三菩提。」前面佛叫我們發心,要發阿耨多羅三 復次,須菩提!」佛重復次第又叫一聲當機者。「是法平等,無有 有解釋: 為什麼得阿耨多羅三藐三菩提法,「無有少法可得 呢 ? 因 , 沒

## 是法平等, 無有高下。

下與九界眾生「等」, 「是法」 者,實相妙法也,亦即菩提心法也。上與十方諸佛「平」 諸佛雖高 此菩提心法亦無有高。眾生雖 下, 此菩

提心法亦無有下。故言「無有高下」也。

沒有增 是那樣;你下地獄,它還是那樣。《心經》叫「不增不減」,在佛的份上 享 來說 點 福 ,我們一時上天堂,一 是法」 報 ,就沒有高;在凡夫份上沒有減,就沒有下,所以叫平等之法 , 墮到三惡道受苦無窮 ,就是菩提法、實相般若,也就是我們的佛性。以六道凡夫 時下地獄,在六道裡面頭出頭沒 , 我們 的佛性 不會變動 0 你 生到天上 , 生 到 人天道 , 它

樣才叫阿耨多羅三藐三菩提

0

怎麼能叫得呢?從來沒有失掉,找個什麼?所以不能稱得。 有了 不能 所得,不是高了嗎?要是無所得,不是下了嗎?因為其性平等,不能說得, ;或者以前 說不得 第二十二分說:「佛得阿耨多羅三藐三菩提,為無所得耶!」要是有 0 再講 有 ,失掉了 無所得」這個名詞,怎麼叫 , 現在又找回來了 0 做得呢?以前沒有 從來有 ,不是以前沒有 , 現 在

釋

迦

佛

在

遠 造了業受果報 我 要緊 德 那 現 是虛妄不實 執 現 逃不出這個 麼怎麼當眾 相 戏成成的 ;多了妄想 但 法 我 因妄想執著 執 佛 , 範 你把它當真 生 , , , 就受苦 越分越多, 如 韋 ,還多了 , 沒 來 , 所以眾生就苦在這 有 的 , 而 智慧 成 0 執著 起 的 不能證得 佛 實際妄想是虛妄的 惑 呢 , ` 功德 ` ? , 造業 切 就是多了妄想 執著 煩惱都生 。 \_\_\_ ` 相 、受苦 他成: ,給障礙到了 好 裡 , 具足 佛的時 出來 , 想念 惑業苦三法 0 多了 有 0 候 你 ,沒有真 , 妄想 跟 , 看 起 0 執著 T 佛 見一 煩 , , 輪 實的 你 樣 再 惱 切眾 成 轉 不 無二 , 自 不息 兩 執 就 體 個 著 生都是 造 無 還不 ,永 業 : 人 別 都

我等 能 落 於 四相生起來。你一 金剛 空 , 經》 落 於空起了 說的是破 執著法,有我等四相生出來。 空執 人我執 0 所 、 法 我 以 金 執 剛 , 經》 你 把這 有三 兩個執 重 我也空 關 著都 你 破 法也空 執 7 著 我 , 還 你 有

明鏡 現 個 有高 的智慧現前 生 又執 有 來 你 一無別 其心 的 在發現了 ?不起執,三重我等四相,一空一切空,空得乾乾淨淨,你就 得 煩惱找煩惱,沒有苦頭找苦頭,所以眾生冤枉啊!懂得「是法平 六祖 下 亦非台,本來無一物,何處惹塵埃。」的偈子呢?開悟是從《金剛經》 著這二個 是從他自己的心來的 嗎 不是自己家裡 」不能說得 一大師的公案可以作例證 ?毛病就 忽然間 ,還是自己家裡的珍寶。所以菩提法本來在我們自己心中,被 , 就 :空叫俱空,又有我等四相 大徹大悟 開 出在執著上,本來是虛妄不實的 空沒有 悟 ,為什麼不能說得呢?因為 他 , 。不要起執著 如 從外 0 果沒有開 如來的智慧本來具有,你把執著放下 面 ,六祖大師聽到人家念:「 得 來 悟 。我等四相在 的 ,你聽經就 0 怎 自 麼作得出來:「 己家裡 在無所得 會開悟 , 《金剛經》 你 寶貝 把它當成真 中 , , 跟 菩提 有 以前 應無所 大徹大悟 六祖 個 上分三 所 隱 本無樹 等 得 的 不是無 住 藏 如來 , 而 著 , 1 層 無 沒

三五三

淨心行善分第二十三

無明 煩惱障 蔽 住了, 今天 無明煩惱照空 , 得 到了 , 所 以假名叫 得

明降 裡 是經 大 理 以 有 證 科 大 住生 明文 : 師 明 以無我 發 深 《新 推 現 -٦ 信 廣降 解 眼 的 、無人、 疏》 ᆸ , ٦ 每 住開 分 義 修 逢 正宗分,分四大科 趣 ᆸ 到 , !  $\neg$ 無眾生、無壽者 第六分有明文:「乃至一念生淨 解 切善法」 段 <u>\_</u> 0 , 現在第三大科 分」,第十四分有明文:「 就 要較量 ,是現 , 持 現 《金剛經》 修一切善法」 經的 成 : 「究竟降 成的四 福 德 。正宗分第一 上現現成成 大 住 科 ,經上有明文 爾 起 -0 信 時 9 修 , 者 。 須菩提聞 , Ь 大科:「略 科文是通 分 第二 , 可 , 這 說

釋 者 頭 , 就有我相、人相 要降 現在講第三大科起修分,怎樣修呢?「 前 伏妄心 面第二 分須菩提問: 離 相 、眾生相、壽者相 要安住真心 「云何 應住 , 無住 四個相生出來 ?云何降伏其心 ° 以無我 直 解 無無 釋 0 到 人 最高我要發心度  $\bar{?}$ 現 在 無眾生 釋 , 你 迦 佛 就 無壽 動 解 念

要無 就是離開 我 住 心 相還 要去度眾生,要行布施,你一住相,四個相都生出來。所以你要降伏妄 切眾生成佛,還是妄想,你一 連度眾生成佛的相也得離 這 得 0 離 我等四個相包括三重:我執四相、法執四相、空執四 個 0 無字就是功夫, 離 了 住 的 棺 , 才是真修行 統統把它無得乾乾淨淨 0 執著最高的妄想,還是有我等四相生出 你修行要行布施 所 以這 裡我等 ,行布施不能住相 ,不落於偏空,不落 四 個 相 , 相 你 一,不能 ,完全 要 無 來

怎 麼難學呢?「 大 乘 佛法難學就在這 修一切善法」,平常講一切善法 裡,可 '是《金剛經》這 兩句經文什麼人都看 ,就是十種善法:身三、 得懂

於斷

滅

,還要「

修一切善法」

的修一切善法, 語 四 不 意三。身三:身體不殺生 兩 舌 ` 不惡口 修那十種善法,你自然生天,那是天乘法 。意三:不貪 、不偷盜、不邪淫 (、不瞋 不 癡 0 這 0 十種善法 П 四 : 不妄言 ,不是這裡 、 不 綺

法 度萬行,到二十三分說得更明顯,告訴我們不要住這四個相,去修 行 布 行 方 施 於布施 就是得菩提法的正 法 裡 金剛經》 面包括一 就 ° 在第 布 上所說的「修一切善法」 :施開成三種布施,三種布施開成六度,六度再開 四 切善法 分無住 因 , 行 所 以 修 施 。大乘菩薩修六 \_\_. 切善法 ,第四分有明文:「 , 從布施修起 度萬 行 , 布 0 施 金 裡 應無所住 面 剛 經》 就 成萬 包括 切善 的修 行

來就 得了菩提法 得 這 裡怎麼又說有所得?是不是世尊自相 ,這是假名為得 是佛 這 裡經文說 , 的 哪 蒔 裡 候 : 有 。得到了不能住相,一 , 即. 哪 個 得 裡 新 有 回 成 所得 耨多羅 的 佛 呢?所 呝 三藐三菩提 9 以到 矛盾?不是,為度眾生不能說 住相 你成佛 ,你根本就沒有得到 。 \_\_\_ 前 那 面 不是說 天, 沒 無所得 有所得 。真正 沒有 嗎 ?

須菩提!所言善法者 ,如來說即非善法,是名善法。」 按二諦的道

福智無比分第二十四

理講 所以善法的本性是空的。「是名善法」,離一切相,再修一切善法,才是 諦 名善法」,不過假名善法而已。按三諦的道理講,「所言善法者」,是假 個 名字 , 假諦 ,「所言善法者」,是按俗諦講的。「即非善法」,是按真諦講。「是 有惡法之相、善法之相 如來說即非善法」 ,如來說法都是依著空諦 。勸眾生斷除惡法 ,要修善法,一 , 不能落於假 定得有 諦

### 【福智無比分第二十四】

中道第一義諦的善法

0

受持、 聚,有人持用布施。若人以此般若波羅蜜經,乃至四句偈等, 須菩提!若三千大千世界中,所有諸須彌山王,如是等七寶 分,乃至算數、譬喻,所不能及 讀誦,為他人說。於前福德,百分不及一,百千萬億

就是修 文是「校量持 修成佛的智慧,就要修成佛的福報 具足 修佛的智慧;「 十三分叫我們「 福智無比分第二十 智慧也具足 福 , 結果修圓滿 修 以無我 , 這 切善法」 成佛 叫 、無人、 福 智 , ,正宗分第三大科到第二十四分為 , 福報具足, 無 就是修佛的 無眾生、無壽者」 比 0 0 離 我 們 切相 智慧也具足 一下手就 福 報 ,就是修智 0 成了: ,無了這四個 要修成 0 佛叫 按 ; 修 一 佛 新眼 的 兩足尊 正 止 疏》 切善法 大 相 , , , 就 就 第二 的科 福 報 要

璃 心 個 三千大千世界中, 須 玻 一個三千大千世界 彌 須菩提 璃 Ш ` 王 硨磲 , ·若三千大千 出 「水有 、真珠、瑪瑙等七寶積聚起來,積聚得像一 所有諸須彌山王的財布施 八 萬 , 有 四 -世界中, 千 百億 由 旬高 個 所有諸 小世 0 界, 如 語須彌· 是等七 ,須彌山是一個小世界 就有一 Ш 王 寶聚 百億 , 假若 個 , 個 把 須 有一 須彌山王 金 彌 Ш ` 個 銀 王 的 0 人 八 中 琉 用

福

福智無比分第二十四

萬 尊 施 那 ·麼多須彌山王的七寶積聚。「有人持用布施 ] ! 四千 0 面 由旬那麼高 因為前 佛應該問:「須菩提!是人得福多不?」須菩提言 面已經有很多這樣 。 一 個 一 個 積聚 的 問 ,等於一個三千大千世界中 答 , 這裡把這個問答省略 ,拿這麼多的七寶去行布 , 0 甚多 有 百 ! # 億

及 二 就是持經、 分 。 分 經》 為 人 講 他 0 「乃至算數 人說 佛接著說,「若人以此般若波羅蜜經 0 百千萬億 那麼這 或者半卷 ,比較起來,前 。 \_\_ 講經的福德太多、太大了 假若另外有一 個 、譬喻 分 , 乃 至 人,一 , , 所 不但一百分趕不上一分,百千 於一 面財布施的人的一百分,趕不上後面持經的人的 於前 不 小段經文, 個 福 能及。」 德 人,不是用七寶作布施 \_\_ , 對 乃至於用算數、譬喻 於前 自己受持其義 ,乃至四句偈等,受持 面七寶布 施 萬億分 ,他受持全卷 , 讀誦其文 的 温福德 也比較不來 也趕 , , ` 不上 百 讀誦 再 金 分不 為 剛 他

前 面 聽較量 福 德 聽得 很多 這 個 道 理一 聽就懂 , 可 是和 過去比 較

施 比 有 第二次在第十一 次深。第一次是在第八分,有人以充滿 個疑問 ,不太容易解決,前面一 分 , 是 以 恆 河沙數三千大千世界的 共有五次較量持經福德的經文,一次 一個三千大千世界的七寶作 t 寶 作 布 施 , 比 第 布

拿自 他 萬 諸 億 佛 劫 因 悉皆供養 位 也趕不上持經的 的 修行 、 承 來作比 事 無空過者 福 較,他在 德多 0 第五 見然燈佛之前 , 他得的福德跟持《金剛經》 次第 十六分的 , 遇 到 布 八百 施 , 四千 更不 萬 ·得了 的 億 人比 那 佛 由

次在第十五分,是每日三分,一天布施三個

恆

河沙等身命

布

施

無量百千

第

四

次多得多。第三次在第十三分,是一個人用恆河沙數身命作布施。

少了?第六次是用三千大千世界中,所有諸須彌山王的七寶聚來作布施 現 在 是第六 、次較量 , 照 理 應該 比前 面 五 次還多 ,怎麼七 寶 布 施 反 而減 較

起

來

百

分不

及

<u>~</u>

,

千

萬億分不及一

,

乃

至算數

`

譬喻

所

不能

及

連第 釋 要生起來清淨的信心,很難!要是清淨信心生出來,接著求解悟更難 滿 者 成 二心先心難 不次第了?如來不異語,這不是變成異語了,怎麼說得通呢 解 쩨 初發心不是成佛的正因,結果不能成佛的正果。所以最初的發心, 說 佛 :不對 個 的 的心 怎 時 心 , 前 (華嚴經》 比較 麼 次以充滿三千大千世界的七寶布施都比不上,這怎麼說呢?有 候成佛。二不別 前 叫 面五次是次第,由淺至深,到了第六次是如來的方便說 , 起 是平等沒有差別 不異?前後不變異 面 0 講過 來 有兩句經文可以解釋這個問題:「發心究竟二不別 發心 , 最 , 如 , 初 最初發心, 的發心 來是真語者 , 最初發心跟究竟成佛的心一 0 第二句說 更困難 , 前 要發菩提心 面是次第較量 、實語者 0 有差別 金 剛 ` 經》 , 如語者 **,** 行菩薩道 , 由淺至深 是講 如是二心先心難 樣 、不誑語者 信 0 要是不 0 ` 究竟 解 ? 怎麼到這 ` , 這 , 修 ` 跟究竟 不 到了 樣 , ·異語 樣 的註 如 。解 證 , 這 圓 裡 最 解

心 悟 以後再來修行 求解悟很難 ,所以它的福德加倍多。到了開悟以後修行容易 , 就 比較 容易 。 前 面一 層比 層 的 福德多, 因 [為最 ; 所 初 以福 生信

德比較起來減

少了

並不是不次第

棍子 不疼。 三百 累得受不了 功 出 ,你去拜三 來房間 「拜也很容易。等你腿盤熟,腿不疼了,不要說坐十分鐘,坐兩 我 所 勸 硬把它搬 以最初下手 l',設立 諸 0 位 拜佛 你 在家居士 打坐 上去 一間佛堂,那是高尚的享受、高等的娛樂。最初發心 , 腰硬得像棍子 很 , , 盤 剛 難 , 開始雙腿盤不 我 起 , 要特別虔誠才可以 們 來疼得 最初發心要用 要命 ,得費好大的力氣 -起來 0 等 你拜久了 ,單腿 功修行 , 這樣得的福德就 也盤 , 你家 ,不要說拜三 , 才磕頭下去, 不起來 裡 , 假若 , 腿 特別多 **温點鐘** 硬 拜 可 得像 簡 要用 以 拜 直 也 空

## 化無所化分第二十五]

生 菩提!莫作是念!何以故?實無有眾生 凡夫者,如來說即非凡夫,是名凡夫 來說有我者 須菩提!於意云何?汝等勿謂如來作是念:我當度眾生 如來度者,如來即有我 ,即非有我 。而凡夫之人,以為有我 、人 、眾生 0 、壽者 ,如來度者 0 須菩提 0 須菩提 。若有眾 ! 。須 如 Ì

過 是降心離相 決定降住成證分」,講的是要決定降心離相,決定住心無住。你沒有聽 《金剛經》 正宗分有四大科,從第二十五分到三十二分前半分,都是第四大科 , 住心無住 覺得很難懂, 從頭到尾就是這兩 不曉得講的是什麼?實際講得很 話 貫 , 講 的

莫作是念!」你們不要替我想,說我如來心裡有這個念頭,說我如來當去 須菩提!於意云何?汝等勿謂如來作是念:我當度眾生。須菩提 !

,

句

0

做菩薩 當 無眾 嗎 相 度 ※?所 眾 滅 ,還是解釋前文,第三分叫我們降心離相 生, 度 生得滅度者 無量 以佛拿自己作例證 ,你生心動念,還是 須菩提 眾生 !你心裡不要作這個念,我沒有這 , , 即 度生要離 不名菩 , 我度眾生我沒有念, 一個凡夫,哪裡是菩薩呢?那麼佛能生心動念 薩 相 0 0 第十七分, 你是個菩薩 「菩薩 ,度一切眾生入 , 要離 你不要替我想, 個念 亦如是 相 。這 不 ,若作是言 離 無餘涅槃 裡講的降心離 相 說我有度 你 不 Щ 我 實

來 如 的假相 來度者 何以故?」 哪 裡有眾生? 如來度眾生,眾生是由色、受、想 我 天天度眾生,怎麼不 實在沒有眾生是我 可 以 所度 作這 個念呢?「 行 所度的眾生相是空 、識 五個法和合起 實無有 眾 的 生

眾生的念頭

,

我是如來

我應當

度眾生

眾生、壽者。」假若有眾生為我如來所度,如來有能度眾生的心,就有我

下

亩

講能

度的

心也是空的

若有眾生

如

來度者

如

來

即

有

我

人

等 四 相生出來。有能度,就有所度,有我相,就有人相,人我差別就是眾

生 棺 ,執著不捨就是壽者相,那還叫如來,不是變成凡夫了嗎?

夫以為 你們不要說我當度眾生,那是隨著俗諦假名為我,如來沒有我執,可是凡 有 來說話也有說我 我 須菩提 如來有我 !如來說有我者,即非有我。 ,那是凡夫的執著 ,上面經文說:「 一汝等勿謂如來作是念:我當度眾生 ,我如來沒有執著 而凡夫之人,以為有我 , 我如來說我 即非 如

是按二諦講。要是按三諦講,「凡夫者」,說有個凡夫,是假諦。「即非 夫的 怎麼又出來一 如是滅度無量無數無邊眾生,實無眾生得滅度者!」實無眾生如來度者 名字 0 按真諦講 個凡夫,凡夫不就是眾生嗎?你要曉得 , \_\_\_ 即非 凡 夫」。「 是名凡 夫」,假 , 按俗諦 名 凡 夫而 講 , 有 個 , 這 凡

須菩提

· · 凡夫者,如來說即非凡夫,是名凡夫。」前面第三分說

凡夫」,是空諦。「是名凡夫」,是中諦。為何凡夫也叫中諦呢?因為一

切法都是佛法,凡夫哪裡不是佛法呢?

# 【法身非相分第二十六】

是如是,以三十二相觀如來。 須菩提!於意云何?可以三十二相觀如來不?須菩提言:如

「不可以身相得見如來。」第十三分再問:「可以三十二相見如來不?」 相。前面第五分世尊已經問過須菩提:「可以身相見如來不?」須菩提答: 第二十五分略明離相,第二十六分詳細地說要離相,先講要離觀佛的

須菩提答:「不可以三十二相得見如來。」這裡世尊問:「須菩提!於意 云何?可以三十二相觀如來不?」你心裡可不可以三十二相觀如來呢?

須菩提言:如是如是,以三十二相觀如來。」須菩提都解悟到不可以三

妄的 恭 掉 說:可以三十二相觀如來 沒有 釋迦世 不同 見 所 三十二相, 敬佛、要念佛、 有 0 , 柏 念頭 相得 要決定離 ,不過沒有明顯地開示出來。到第二十分說:「如來不應以具足色身 金剛經》 見 明 |尊開示 , 顯 皆是虚妄 見 , ,是眼睛看見 地開 你觀想佛的三十二相就對了,大家都是這樣用功,所以須菩提 你 如來,這裡怎麼答:可以三十二相觀如來。要注意「 弟子 不 相 是講高深的 示報身佛的 觀想佛 , 要拜佛,現在說佛的相不要了,怎麼能一下子離開呢? 離 , ,打坐的時候要觀想佛 得清 應化 ,觀 , 就 清淨淨 身佛有 1)佛理 相 觀 ,是心裡觀想。 想九法界的 , ,第五分: 也是虚妄 相 0 過 , 去 是虛妄的 學 眾生 佛 , 不 0 因為沒有講 因為我們凡夫的妄想心 「不可以身相得見如來 , 佛 可以執 , , 包括 所 以一 再 開 報身 著 定 0 示 《 金 這 要觀 佛 裡要 要尊 的 剛經》 相, 想佛 觀」跟「 2把佛 敬 之前 也是虛 佛 ,不能 , 佛 相 見 要 駁 凡 有

舍版

所以這裡釋迦佛為你說 明道 理

佛言 來 須菩提白佛言:世尊!如我解佛所說義,不應以三十二 • 須菩提 !若以三十一 一相觀 如來者 , 轉 輪 聖王即 是 如

#### 相觀 如來 0

轉 個 理 輪 聖 由駁得 佛言:須菩提!若以三十二相觀如來者,轉輪聖王即是如來 王 的 1很好 相 所 、很充足。佛在人間示現的是人的相 以 佛 示 現 的是 轉輪 聖王 的 相 , 人 的相最莊 嚴 的 是 這

,

間 最 有 轉輪聖王 福 報 的 有 人 泣 種 0 鐵 轉輪 : 鐵 王 轉 輪 , 可 王 以 ` 銅 統 **洋轉輪**王 領 大部 ` 銀 洲 轉輪王、金轉輪王, 銅 **清轉輪** 王 , 可 以統 是人 領二

就 大部 是 洲 個 銀 小世界, 轉 輪王 他是最大的國王 , 可 以 統領三 大 部 他 洲 的 ; 金 福 並轉輪 報 大 王. , 生 出 , 可 來就感 以 統領 得 四 金輪 大部 寶 洲 ,

們 跟 所 觀 相 王 看 四 在 的 你們說 見金輪寶來 大部 以 不 說 間 佛 , 相 告訴 報 過去 來 要 轉 經 要示 辦小 身 觀 ! 輪 上 (佛的) 你 想法 丈六金 你們 講 如 聖 我這 來我 現 國 看 干 , 相 人 是 /[\ 觀 見我的 身 王 , 的相 不 個相不是佛的相 想這三十二 , 身 開 身 或 佛 人 很 間 敢打仗就降伏 多 的 , 示 三十二 法 你們 有無量相 身相,丈六金身,有三十二種 的 國 ,要使世 身 哪 王 聖人 佛 , , 一相就 Щ 個 無 因 種 , 間的 相觀 為 他 粟 , 小 相 相有 你們的 散 是佛 教 ,是轉輪聖王的相 國 7 0 凡 化 想 的 王 無量好 國 不 夫,見到 四 , 相 粟是 善善 來 大 王不服 0 (部洲: 現在 0 根不夠深 要是 , 米 好有 要叫 他起恭敬心, 的 , ,金輪寶就 好 跟 人民: 相,天天對 你 無量莊嚴 像 。你要是觀想三十二相 你 , 們說 智慧也不 修 離 + 把 開 要觀 善法 佛 飛去,小 米 就示現轉輪 散 相 , 著 想報 都是無量 ·夠高 開 離 你們說 0 佛 那 不 身 或 開 示 麼 , 佛 跟 現 多 法 就 忇 的 你 聖 在

法身非相分第二十六

三六九

就是: 然是人間第一,但是他連天人的福報也趕不上。天上的眾生,生來就帶有 五 種 神通 佛 轉輪聖王就是如來了,那 (沒有漏盡通) 轉輪聖王沒有五種 如來還有價值嗎?轉輪聖王 神通 ,他趕不上天人的神通 的 福 報 哪 雖

裡是佛呢? 須菩提白佛言:世尊 所以想到這裡 , ·如我解佛所說義,不應以三十二相觀如來 你就 可以 把佛相離開 7

。 \_\_\_

他的 須菩提第十四分深解義趣,第十七分又如他解悟的來修行,修離 功夫已經甚深 ,所以這裡聽佛一 說 ,他當下就悟到:不應該以三十二 相 無住

相觀想如來。

#### 爾時 世尊 , 而說偈言:若以色見我,以音聲求我, 是人行邪

# 道,不能見如來!

這 .個偈子連說兩個我,這是對凡夫說法,假名為我。前面第二十五分,

法身 又錯 著 佛 以三十二相 我 1 的 經自己說:「如 相 因為法身是無相的 。 一 是人行 色身來見佛 若 以色見我」 郊道 來說有我 , , 不能 錯 T , 見如來!」 。「以音聲求我」, 色 者 , 就是色相 即 非 有我 你走到邪道上去,不能 0 ` 身體 按俗諦應該說我 你以為 , 身體屬於色 會說法的就 見 到 法 , 佛 是 , 你 佛 沒有 佛 的 要

,

就 麼嚴 在 但 見 不是走上邪道, 不是正 心 是 佛 佛 外 重 , 就 我 ? 們 求 不 佛 道 算 大 學 著相 是在 佛 為 ,以三十二 , 因為 你著了 以 你心 是什麼呢 佛的 ,還是著佛的 佛不在 佛 外 相見 相色身來見 嗎 的 ? 心 棺 佛 外 你 , , 法 0 著了 就算著相,還是著佛的相 把佛擺在心外, 我 ,怎麼走到邪道上 佛 們 佛說 ,不是在 平常說 法的音聲, :心外 不是和外道一樣心外求道 你心外嗎 去呢? 求道,名為 雖然不是外 ? ;我們以 以為 佛 為 會說 外 何 道 佛的音 道 呵 的 法 邪 斥得這 你 的 道

現

聲

## 無斷無滅分第二十七】

三菩提 須菩提 !汝若作是念:如來不以具足相故 。須菩提!莫作是念,如來不以具足相故,得阿耨多 ,得 阿耨多羅

羅三藐三菩提 的 三菩提 住 如 報 、來不應以具足諸相見。」具足色身、具足諸相 你要是這樣會這個道 身 前 佛 ,不能住相 面叫你離相,第二十分有兩句經文:「如來不應以具足色身見」 的 相 , 報身 0 ,連報身佛的相都不能住,報 佛 的 理 相要離開 , 又會 到邪道上去 0 你說 你瞭解 , 因 為 身佛的相,也是應機示現 了 ,是報身佛的相 , 然你落 如 來得 到偏 阿 空那 耨 多羅 , 不 可 三藐 邊

莊

嚴出

來的

你說佛得阿耨多羅三藐三菩提,不需要以報身佛

落

偏

空還不要緊

,落斷

滅空

報身佛是無量阿僧

祇

劫

,修六度萬

行的

功德

的

相 來

得

#### 無斷無滅分第二十七

那 麼你六度萬行的功德不 要修了,怎麼能成佛呢?你認為瞭解 佛 理,結果

你還是個大凡夫,不是大大的錯誤嗎?

須菩提 !汝若作是念」,假如你心裡這樣想:「如來不以具足相 故

的 得 相也要離 阿耨多羅三藐三菩提 ,不可以報身佛的相來得佛的菩提。「須菩提!莫作是念」 。」如來要離 切 相 , 應化 身佛的 相 要離 報 身 佛

佛 嚴 重 祠斥 , 你心裡不要這樣想:「如來不以具足相故 ,得阿耨多羅三藐

三菩提。」

#### 斷滅 須菩提 !莫作是念!何以故?發阿耨多羅三藐三菩提心者 !汝若作是念 ,發阿耨多羅三藐三菩提心者 , 說諸法

### 法不說斷滅相!

須菩提!汝若作是念,發阿耨多羅三藐三菩提心者,說諸法斷 滅

這 了 樣 想你以為瞭解 不是落斷滅空嗎?所以佛一再 佛理 , 結 果起斷滅之見 呵斥:「莫作是念!」切不可 ,報身佛不要了 六度萬 行 以 動這 不要

真 正 個念頭 發 阿 0 耨多羅 何以故?發阿 三藐三菩提心 耨多羅三藐三菩提心者 是佛的大菩提心, , 於法 你發了心要成 不說斷 滅 佛 相 ! 怎麼 你

能說斷滅相?

不 要住相 大 乘 ·, 的 深理 時叫我們於法不起斷滅之見。那究竟怎麼學法呢 ,難瞭解就在這裡,你認為佛說法自相矛盾 **,** ?前 時 叫 面說的 我們

法 你沒有 甚深 .: 的 瞭 解 , 佛說法並沒有矛盾, 是一 貫 的

伏妄想心,你發了大菩提心,要普度一切眾生,但是你要離相,實無眾生 子 云 何 善 .應住?云何降伏其心?」須菩提是替發阿耨多羅三藐三菩提心的 第二分須菩提問世尊:「善男子、善女人,發阿耨多羅三藐三菩提心 女人請問 怎樣安住真心?怎樣降伏妄心? 我 如 來開始就 說 要降 男

無斷 無滅分第二十七 三七

說 樣降伏妄心?怎樣安住真心?我叫你這樣做,你這樣修就對了 沒有詳細地講,就開示:「菩薩但應如所教住。」你是跟佛來學法 不是 這 得 人 住 離 浸樣 相 滅 我這樣修才成佛 來行 佛 度者 相 ,不這樣你就打妄想。叫你修行,要無住行施,應該於一切 無住 時說有 布 要你度一切眾生,不是有 施 。行布 , 說了很多降心離 **,** 施 時說空。 ,你跟我這樣修 不是有嗎?不住相 第三 相 分 、 ` 嗎?叫 無住行 ,就沒有錯 第四 你離相,不是空嗎?佛 分講到 ,不是空嗎?佛法 施的道理 0 後來推廣開來解釋 離 相 度 生 ` 就是這 無 我是過 法 住 法 , 不 ,問怎 行 本 , 樣 施 再 來 來

尤其第二十六分說到 又大轉彎說:「莫作是念!」你心裡不可以這樣想:「如來不以具足相故 個 總相 為 什麼我們聽佛一時說有,一時說空呢?因為眾生的妄念雖多,不出 , 不執著有 , ,要是著了佛的 就執著空 0 對於執著有 棺 , 就 行 了 的 郭 , 就說 道 0 你 到了第二十七 不可 以 執 著 有 分

2 - 7

得 阿 說諸法斷滅!」 耨多羅三藐三菩提。須菩提!汝若作是念,發阿耨多羅三藐三菩提心 你要是動了這個念頭,落到斷滅之見

著 空 佛 著。第二十三分佛說:「 就 虚 法高了, 個 留 空的 空空 說 :得的法是平等的法,沒有高、沒有下。你執著有,不是高了嗎?你執著 一十」佛所得的法無實,不是有個有的法,有個法不是實了嗎?也不是有 「心聽 ,不是下了嗎?所 你 0 為 佛法是超空有 不可 (1) 什麼第二十六分說有,第二十七分說空呢?前面 法 !第十七 佛所得的法,沒有實、沒有高;你執著空,是法虛了,是法下了, ,空的法不是虚了嗎?不能說有,不能說空。你要是執著有 '執著有;你要是執著空 分佛說 以 , 是平等平等 佛說空 是法平等,無有高下,是名阿耨多羅三藐三菩提。」 : 如 來所得 , 是要你不要執著有 , ,佛就說你不可執著空,這是去 不可以執著有 阿 耨多羅三藐三菩提 ;說有 執著有是法 再講 ,是要你 於是 過,你沒有 實了 中 你的 不 無 ·要執 實 佛 執 無

佛 所得 的 法 , 沒有 虚 ` 沒有 下

才真 生 諸 在 法 夫。用功 坐 信 福 知 是 善 動 布 觀 心 報 得 想 根 人 正修到 作 施 佛 0 聽了 就是我們本具的法身 如 法 , , 不 0 用在 才能 得 是無量 表 聞 說得太高 是章 佛的 動 於一 現 (金剛 動作的時候不住相,你去度眾生得行布施,財 作 得 不 住相 ; 個 福德。」 句 佛 法 無 經》 實 , 太深,凡夫怎麼夠得上?夠 <u>`</u> 畏 乃至一 在 佛 不住有的相 布 0 , 你能一念生淨信者,就等於你供養無量千 你 你 施 ` 三四五 坐了 在 念生淨 , , 得 跟 那 動作 很久的 邊打坐,一念不生, 佛 證得 信者 佛, , 不住空的相 0 釋迦佛上舍衛 而 的法身, 時 , 須菩 種善根 間 ,清淨心能保持 [得上啊!佛在第六分說:「當 提 無二 ! , 0 你能· 已於無量 如 大城托鉢 無別 沒有斷 來 悉 在動作上 知 0 布 手萬. 著 你 滅 悉 流,得 吃 得 見 , , 還 這 飯 用 佛 不住相 0 萬 是諸 不叫 功 個 所 , 動 他是 清 佛 作 , , 打 淨 的 眾 種 功

0

果報應 了,什麼來生來世、升天堂、下地獄,哪有這些事?他不怕作惡,不信因 係?這是大邪見,把因果撥掉,自害害人。另一 外道邪見,廣開來有六十二種,有二個根本邪見,一 人 見 常見,認為人死了 國家的 第二十六分、第二十七分是對治大邪見,從我們凡夫份上說起,凡夫 ,這也是大邪見撥因果,自害害人 法律制裁 ,最嚴重不過 ,來生還是轉人,不要做好事,他盡量去做惡事害 判我 死刑 , 再轉世我 種斷見,認為人死就沒有 個是常見,一 又當人, 有什 個是斷 |麼關

二十七分去除你的斷見 你執著沒有具足相、報身佛相,還是斷見。第二十六分去除你的常見,第 學 佛當然不是凡夫作惡,但是你執著佛相不能離開 , 把兩個大邪見去掉,正見就生出來 ,還是屬於常 見。

## 不受不貪分第二十八】

# 不受不貪分第二十八

#### 人,知 須菩提 · !若菩薩以滿恆河沙等世界七寶,持用布施 切法無我,得成於忍。此菩薩勝前菩薩,所得功德 0 若復有 o

修人無我 的,你把它抖開來是五根線 是五個法合成的 是比: 也叫人無我 色、受、想、行、識五蘊和合的假相 切 住 相行 法 [無我] 較兩位菩薩 前面較量持經的福德,用七寶布施、用身命布施,講的是凡夫,這裡 布施的菩薩 ,也修法無我 。小乘修行就修到這 , 法 無我 。「若菩薩以滿恆 0 譬如五根線合成 0 , 包括人無我,凡夫執著身體就是我 若復有人」 。二乘人知道五蘊合起來的假相沒有 哪 裡有 裡,他得到人無我。大乘菩薩修行,不但 , 河沙等世界七寶 。佛開示弟子,要觀我空,人沒有我 這位是不住相的菩薩 條繩子 條繩子, 呢?那 不要認為繩子的相是真實 , 叫我空,也叫人 持用布 , 他真 不曉得身體是 , 施 但是他認為 正 這位是 、我空, 知

Ħ. 蘊 法實在 有 。還是用那個譬喻 解 釋 , 和合假相那條繩子, 是五 根線 合起

體 來的 你不能執著那五 呢 ? ,你把它抖開來只是五根線 大乘菩薩 根線實在有 用 功 用 到這 裡 ,你把線 , 不 ,繩子的相不是當體就空了嗎?進一 伯 海抖開 繩 子 的 相觀 ,只是些 空 , 纖 線 的 維 相 , 哪 也 裡 觀空 有線 ; 不 的本 步 仴

「得成於忍」,得成無生法忍。

人無我,而且

法

無我。他知一切法無我,是因地的行門。得了什麼結果呢?

妄見 都能忍。三、 我 法本來不生的道理,徹底瞭解,叫忍可 了 智 二切法 我都能忍。二、法忍 慧 忍有三種 安忍 有 無生忍,一切法沒有生沒有滅 生有滅 : ,有了定力 , 生忍 0 無生忍的忍字 對對 , 就是定慧一 也叫 於 眾生忍,有人罵我 無情法我能忍 , 如的 有忍 '。對於無生之理,安住不動 功 可 ,你打了妄想,起了 夫 ,比方天氣 ` 安忍二種意思 0 你起了 ` 打 我 太熱、 智 欺侮 慧 , 太冷 對 執著 忍 我 · 。 叫 於 口 ` 障礙 才 我 安 切 有

忍 真正忍可無生法 ,就是無生法忍 ,安住不動,對於有生有滅之法 ,絲毫不動念,得了

定力

步得到無生法忍,叫忍可。 住 他 吹 至深 沒有得到無生法忍?因為十信沒有修圓滿。得到無生法忍,大乘位子由淺 住 最高是八 天 位 精進用功; 能 位 毛往 來聽 ,有三個階段,最淺的是十住位的菩薩,再高 在 , 十行 證 大乘的位 1 地菩薩 西 《金剛 位 無生法忍 飛;西 遇到五欲六塵的境界,又使他墮落。要十信修圓滿,入了十 **、** 十 經》 子上 。十信位的菩薩 迴向 風 吹, ,安忍不動 , ,有五十一個菩薩位,連佛果有五十二個 就證 位 毛往 ,這三十個 初地菩薩豁破一分無明,親證一分法身,於是 明我們前生前世種 東飛 · 才不會再退轉 , 譬如空中飛翔的 0 十信菩薩進進 位修圓滿登到 了大乘善根 0 退退退 羽毛 那麼再進步三賢位 初 級是登地以後的菩薩 地 , , 遇到 這 隨 , 個 風 但 是我 時 東西 位 好 候 的 我們今 們 又進一 因 東風 為 . 緣 何

地 地高 由 初 地 二地 , 直精 進到八地菩薩 ,又得到究竟的 無 生 法忍

伴侶 落的 是蓮花 念簡 界修行 馬 有 不退菩薩為 講 上就 單 因緣太多。生到 我 \_<del>-</del> 我 化生 句勸: 的 們 講 ,要想入到十住位,不退轉很難,因為娑婆世界環境惡劣,牽你墮 迴向 們 員 現 伴 , 滿 大家念佛的話 在都是修淨土法門,念阿 蓮花 生到 馆 傷 7 <u>':</u> ° , 說 西 一開 願生西方淨土中 第三句花開念佛悟無生, 西方極樂世界,一 方 點念佛的 極 ,花開見佛,就悟到無生法忍。第四句不退菩薩為 樂世 , 因為 界 道 , 《金剛經》 最低是十住位 理 , , 彌陀佛。 九品蓮花為 生去就不退轉,我們 我們都有大乘善 沒有講念阿 就是一 《金剛 , 父母 全是不退轉的菩薩 生 經》 彌陀佛 到 花 根 快講完了 西方 開念佛 念阿彌 但 是 0 極 在 樂世 陀 悟 (金剛經》 娑婆世 無 佛 我沒 界 生 後

再退墮

到

凡

夫

此菩薩」,就是證得無生法忍的菩薩。

勝前菩薩,所得功德

#### 尊 ! 何以故?須菩提!以諸菩薩不受福德故。 是故說不受福德 云何菩薩不受福德?須菩提 **!菩薩所作福德** 須菩提白佛言:世 不應貪

0

前

面那個菩薩修布施住相,修的是福德。後面這個菩薩沒有行財布施,「知

切法

無我

,得成於忍。」

勝過前面菩薩七寶布施的功德

提!以諸菩薩不受福德故。」 諸菩薩。 何以故?」 總而言之,凡是證得無生法忍的菩薩,都不接受福德 佛再加以解釋 因為證得無生法忍的菩薩不只一 ,這個菩薩怎麼沒有得到福德呢? 個 0 所 須菩 以 吅

受福德呢?佛加以解釋:「須菩提!菩薩所作福德,不應貪著,是故說不 吅 我們修福德,前面經文較量福德多次,都是得到大福德 須菩提白佛言:世尊!云何菩薩不受福德?」世尊常常開 怎麼說菩薩不 示我們

受福 空洞 洞 。」不受福德 Щ 他做好事 `,一點都不做,他說:「懂得《金剛經》 ,不是不做福德, 所 以 《金剛經》 學得 不通 不要住 ,落於空 相

行什麼 布施 ? 《金剛經》 叫你行布施不住相 , 有 無量的福德 ,不應該貪

德的心 著 , 叫 做 ,我相、人相 不受福 德 0 你天天去做 、眾生相、壽者相 福 德 , 不執 ,四相生出來,你變成凡夫,哪裡 著 , 便是 功德 0 大 為 動 貧福

是菩薩呢?

## 【威儀寂靜分第二十九】

解我 須菩提!若有人言:如來若 所說義 0 何以故?如來者 來、 , 若去、若坐、若臥,是人不 無所從來 • 亦無所去 , 故名

正宗分第四大科:「決定降住成證分」,從第二十五分到第二十七分

如

來

威儀寂靜分第二十九

是 報 經文先講 都是講降心離 住 [無相的,這一 的道理,一 報 身 佛 Ī 報無住。 是菩薩 切相都不要住,一切相總結起來,不出正報與依報 相的道理 段的總義就在這裡,先消文。 可以看見的正 釋迦佛的應化身,是凡夫二乘人都可以看得見的正 ,連佛的相都要決定離開。從第二十八起講 報 0 由 應身 ` 報身而會歸到法身 , 這 住心無 法身 一段

著 若 有 來洗足已 臥的威儀 , 這 臥 須菩提!若有人言」,假若著相的人說:「 裡 這是指行 沒有說住 ,敷座而坐,但是臥,《金剛經》序分沒有說 , 就是右脅而 0 ` 坐 住 , ` 坐 是打坐 臥 ` , 臥四大威儀 弟子們都看見如 。 第 一 分說如來托 ,若來 來有四大威儀 、若去 如來若來、若去、 鉢 化 ,釋迦如來睡覺也 飯 ,是行 , 有 來 。 住 有 若 去 , 是站 坐 **、** 口

著有站著的威儀,坐下有坐下的威儀,臥下有臥下的威儀。你要是照著我 是人不解我 所說義 我常常跟 你們開示 :走路有走路 的 以威儀 站

說 的 四 大威儀 ,住了相,說佛有行住坐臥 四 個 相 , 你就沒有解悟我所說的

義理。

故名. 錯 為 如 何 何 來 以故?」 說 。」下面依著 他沒有 這個人親眼看見我有來 解 悟 我 《參考資料》 所說 的 道 理 呢 解 ? 釋 ` 如來者 有去、有坐、 5無所 從來, 有臥 , 並 亦無所 沒有說

如 來 者 無 所 從 來 , 亦 無 所 去 , 故 名 如 來

義 未 無 當 去 來 相 遠 此 之 明 明 義 向 應 へ 第 雙 也 化 林 0 \_ 身 所謂 分) 去 如來 , 世尊 不 亦未嘗去也 也 起 0 道 托 亦 場 鉢 即 近 而 化 去鹿苑 明 0 飯 前 而 , 見 由 文(第二十六分)不 世尊 也 祇 0 園 有 進 來 來有 而 , 向 明 去 舍 之 衛 者 , 即 去 , 可 從 正 , 來 以 兜 如 色 率 無 雲 相 天 來 駛 見佛 來 相 月 , 運 亦 去 之 `

清

則月來

水

濁

則月去,天上之月,實未嘗來去也。是故

若

欲

見

佛

,

但

淨

舟

行

岸

移

,

然

月

未

嘗

運

,

而

岸

未

當

移

,

蓋

隨

其

機

見

耳

。 又

如

月

之

印

水

水

其 ら い , 所 謂 眾 生 心 水 淨 , 如 來 影 現 中 也

前 者 相 來 義 明 如 指 乘 依 的 相 也 第一 來 面第二十六分經文:「若以色見我 應化 ,凡夫著一 《參考 , ! 0 如 好像 去 身如 應化身 分) 為 來者 遠的是說明第一 無 資 世尊托鉢化飯 何以色見佛就行 來了 去 料》 來 切相 ,無所從來,亦無所去 相 ` 0 報 「亦即 解 0 釋 實際沒有來 身都是由法身起的妙用 應 化 , 近 乘著法相 身 , 由 )明前 分 , 是 此 郊道 由 明 祇園來 你看見世 報 文 (第二十六分) 不可 應 , ?這就 來無來相 身 ,執著如來有 化 身 來 , , 故名 的 , 如 向 是說 |尊托鉢 以音聲求我 來 , 報 舍衛去 也 , 0 明 如來 去無去相 佛為度九法界眾生 身是證得法 不 化飯 來去坐臥之相 , , 。 \_\_\_ 可 以 因 來無來相 以 色相 為 , , 有 色 是人行 最淺的解釋 著 , 所 相 身 來 相 見佛之義 有去 見 以 的 起 名叫 郊道 , 佛 , 所 都 的 去無去 的 是 , 實 道 以這 現 法 凡 如 , , 身 不 報身 際 理 夫 來 是 能 相之 就 裡是 來 如 0 遠 是 再 無 見 來 無

雙垂 與五 佛 不見 舍 應 成佛 那 化 比 盧 身 兩相 身 丘 含那 , 有耳 ,二十一天在菩提樹下打坐, 也是 最有緣 ,世尊成了佛 佛 不 來 , 無 聞圓頓 , 華 來相 就 嚴 到 經》 教 , , 鹿野苑 去 如 0 是圓 無 說 證 法相 《華嚴 而說 來了 頓 大教 ,只有地上菩薩聽得懂 。 — , 經》 想著怎樣度眾生, 實際那二十一 所謂 <u>,</u> 的是盧舍那 乘 不 人聽不 起道 場而去鹿 天釋迦佛 懂 佛 哪個有緣先得度 , \_\_ 0 所謂 乘 乘 苑 八人有 在說 Ĺ 也。 看 有 说眼睛/ 見 眼 《華嚴 這 釋 不 見 泇 看 吅

眾 法 小 Ħ. 四十九年的歷史,到鹿野苑去度五比丘,開始說小乘法。說阿含經之前 釋 時 寫 說 迦之譽 信問我:「《華嚴經》 開 法的 經 的 偈頌 時 , 東方就是指 候 ,是天台宗智者大師 , 講 世 尊 中 是一 Ŧ. 或 時 部大經,二十一天怎能說完呢?」 說 , 稱 法 讚 , 作的 他 說 是 **《**華 中 ,智者大師 嚴 國 的 經》 釋 最初三七日 迦 佛 的智慧高 他 研 究 深 釋 , 有 有 要知道 迦 位 佛說 東方

經》

他

在道

場

裡並沒有

動

威儀寂靜分第二十九

經》 第 佛 後 把 法 才 起 + 只有二十一天的 自身大 7翻譯 長 來 萬 涅槃六百多年 , 這 時 偈 種 (華嚴 出了 間 四萬 土聽的 麼多經文 ,龍樹菩薩是地上菩薩 第二種經文太多, 縮 經》 ,龍宮 五 短 ?,說法 干 , i 時間 並沒有流通 Щ ,怎麼說得 偈 就 , 龍樹菩薩 不可 用梵文寫出來 , 部 没有 、聽法的人,都不可思議 思議 頭 就 說法 不是我 完 的 很 有 ,因為大海龍 大 ? 神通 , 就 法 ,有大智慧,他過目不忘 會 因 , ,人間才有 們 有人懷疑二十 推 為 , , 他到龍 南 你只要相信就對了 **《**華 測在說 膽 部洲 王把 嚴 經》 宮裡看 《華嚴經》 《華嚴 **!**他能把短時間拉長 的 **華** 是報· 一天的 凡 -嚴經》 夫可 經》 到 身佛說 <u>^</u> 時間 華 把十萬偈頌都背 , 以 0 藏到龍 釋 接 嚴 中 迦世 給 受。 經》 很 威 地上 短 第三 尊 宮 有 , 華 涅 菩薩 裡  $\equiv$ ,也能 嚴 華嚴 槃以 種 種 有 阻 `

世 |尊生了天 我 們 拿 , 到 地藏 解夏的時候,他從天宮下來,講的時間是人間的三個月 經》 作 例 證 , 地 藏 經》 是在. 忉 利 天 講 的 , 在 結 夏安居

有去 嚴 我 要以為二 可 是 天上是剎 經》 們 人間五 你 空間 要曉得 ,沒起道場  $\overline{+}$ 那之際 十年;忉利 也沒有定相 天 , 天 上 時 ,就說了 , 同 間 的 短 .诗 天一 時 , ,懷疑《華嚴經》 就到鹿野苑,由菩提道場到鹿野苑是空間 間 Ш 晝夜 部 和我們人間 來無來相 《地藏 ,是我們人間 經》 的時間 去無去相 怎麼說得完? 0 這就是時間沒有定相 一百年 不同 , 釋 。人間的三 四天王 迦 如 天一 來成 個 晝 佛 我們 ,有來 月 夜 說 華 在

蓋 去 走 世 他沒有來 草 · 今天晚上有一塊薄薄雲彩 隨 其機 亦未嘗去也。 有 進而明之」 來有 莧 。最後第八個涅槃相 去者 耳 0 , , 說 正 再進 釋迦 個 如 雲駛 比 一步研究 世 喻 尊現八 月運 等於雲駛月運 , 到 在月亮下面往西飛得很快,怎麼看見月亮 ` **,** — 舟行岸移 雙林底下入涅槃, 相成道 即從 , 第一 兜率天來 , 人 平 , 然月未嘗 個 -常看] 相 從兜率 , 也沒有去相。 亦未嘗 見月 運 , 夫下 亮 而岸 來 由 東 來 0 未 向 方 嘗 , 而 實 雙林 往 移 際 見 西

要想 淨其心 佛了 看見岸往後退, 船 往 見 亮 也 月亮 要到 東走呢?實際是一 」又譬如天上的月亮印到水裡 實際天上的月亮並沒有動 第 見 又如月之印水, 佛 外 ,不能怪月亮沒有來。你的心水清淨 所謂眾生心水淨 國 , 先淨 九分這 ,親戚朋友都來岸上送行,船上的人跟送行的人話別,船開了 實際岸沒有往後退 你的心, 種錯 段文是住 水清 你的 , 覺,月亮並 則月來, 如 來影 心水 心無住 ,沒有 清 **現中** ,水清 , 水濁 來, 淨 是船前 沒有往東運。 , ?,佛就 也。 則 切法 ,看見月亮來;水濁,看不 也沒有去。 月去,天上之月 ,如來的影子就現出 行了 我們為 來了。 無住 舟行岸移 , 你 連 — 何沒有 是故若欲見 的 佛 的 心 見到 水 , 相 , 比 如 渾 實未嘗 ` 佛呢 佛的 來 濁 佛 大家搭 , , 就 見 看 見月 ? 你 來去 法 , 但 也 不

不可住。應化身佛,

你看見有來有去,來無來相

,去無去相

0

報

身佛

, 前

無去相。由應化身佛來去坐臥之相,會歸到法身無相上,你的心就安住了 面 講 過,不可以色身見,不可以諸相見,報身佛的相,也是來無來相

所以佛加以解釋:「何以故?如來者,無所從來,亦無所去,故名如來。」

你要離 法身遍一切處,沒有彼處,沒有此處。有彼處,有此處,才有從此處來, 相,把佛相離得乾乾淨淨,會歸到法身,法身沒有相。 法 身在 哪裡 ?

到彼處去。法身遍一切處 到 一切相 , 皆是虚妄,你能見到 ,沒有二個處,他來無來,去無去。 「諸相非相 ,即見如來」 , 你就. 就見到法身 知道會

如來了

歸

### 一合理相分第三十】

於意云何?是微塵眾,寧為多不?須菩提言:甚多!世尊 須菩提!若善男子、善女人,以三千大千世界, 碎為微塵 0

#### 何 何 以故 ?佛說微塵眾 ?若是微塵眾實有者 ,即非微塵眾 , ,是名微塵眾 佛即 不說是微塵眾 0 所以

無住 再講 再講依報無住 「一合理相分第三十」,按《新眼疏》的分科,前面講的是正報 依報,大至世界,小如微塵 先講微塵無住

0

,

, 再

# 5界無住

分 碎 把 何 大千世界碎為微塵,只是比喻,沒有這個事實 成 析 |稱 塊 歸 極微的塵土呢 「若善男子 須菩提 土 到 碎 空 成微塵 , ・若善 修這 、善女人」呢?這是修析空觀的人 <u>.</u> 個 , 說 男子、善女人,以三千大千 觀想的 於意云何?是微塵眾 不出來它的數目 男弟子 女弟子 ,更何 , , 寧為多不?」在你的 況把三千大千世界的 稱 ,說「若有人」 世 為善 界 , 他能: 男子 , 碎 為 作 ` 微 善 觀 就可 塵 女人 想, 。」三千 以 心裡以 大地, 把 我 色 , 為 法 們

理

為 加加 以解釋:當然太多了

呢 ? 世尊不會說微塵眾多,因為實際理地, 說 是微塵眾 何以故?」 0 在世 我須菩提為何說甚多呢?「若是微塵眾實有者 俗的 假 相 上 , 世尊說微塵甚 塵都不能夠立 多 , 要是微塵 , 哪裡有微塵眾多 實 , 有 佛即不 其

不過假名微塵眾而已。 名微塵眾 空諦) 講 所以者何?」 。 \_\_\_ 當體是空的,沒有微塵之相。「是名微塵眾」,按二 如來說微塵眾多, 須菩提再加以解釋: 按三諦解釋 是按假 ,是中道第 諦說的 佛說微塵眾 0 義諦的微塵, 即 非微 即非 塵眾」 法身遍 微 諦解釋 塵眾 , 按真諦 一切 ,

處

還不遍到微塵上嗎?微塵

也是如來的法

身

相 世 故?若世界實有者,即是一合相 尊 是名一合 !如來所說三千大千世界 柏 0 須菩提 !一合相者 , 即 0 如 非世界 來說 , 即是不可說 一合相 , 是名世界 ; 即 但 非一 凡 何 合

之人,貪著其事

界 , 諦 有 世 去 是名世界」 世 界 解 實際沒有 釋 界 因為須菩提解悟得甚深 世尊 是按俗諦 的 不過 相 ! , )假名世 世 個世界,把它碎成微 如 是中道第一 界沒有 來所說三千大千世界」 ,世俗的假相說有個世界。 界而已 真實之體 義諦的世界 , ,所以不等世尊再舉世界的例子 因 為 , 世 塵,世界不是空了嗎?按三諦道 世 界是眾多微 界的性是空的 , , 這就是所謂 如 「即非世 來 說 塵合 世 界也是這樣,三千大千 0 起 界」,按真諦說 來 是名世 Ш 的 河 , 界 他 及大地 看 就 似 再說下 , 有 理 按二 個 , 全 , 沒 講 #

理

露 法 王身 。 — 山河大地是世 界的 相 ,整個世界都是佛的法身顯露 出 來的 0

假 **!若世界是實** 面 |須菩提再加以解釋:「 在有的 ,就變成一合相 何以故?若世界實有者 ,分不開了 0 因為世界可以分開碎成 , 即 是一 合相

微

塵

足見不是真實的

,

是虛妄的

,

這

Ш

微

塵無住

,

世界也無

住

也就 諦 中 的 也是真如的 之理 -諦 道 沒有 理 須菩提接著再加以解釋,講微塵 怎麼解釋中諦呢?一 ,「一合相」 , 本體 合 如來說 相 0 , 這是中 一合相」 是假 是名一合相 諦 -道第 切法皆是佛法 , 即 是俗諦 義諦 , 非一合相」是空諦 **,** 不過假名 的 ` 即 世 合相 非 界 ,法法皆真 一合相」 , 都是世 一合相 間的假相,要會歸二 是真諦 , , 而 法法皆如,一合相 E 是名一合相」 0 要是會歸 , 當體 凯 空, 是 一諦

相沒有一個東西,是真實的整體。 須菩提 ! 合相者 即是不 ·可說 作析空觀 , 但凡夫之人, ,內而根身, 貪 著: 外而世界, 其 事 0 都可 世 間

真實的物體 合起來。你把它分成地、水、火、風,哪裡有身體的一合相呢?外 以把它分開 可以碎為眾多的微塵,哪裡有世界的一合相呢?一合相根本就是不可說的 個 名 詞 但是凡夫處處執著 。內而根身,我們的身體五根身,是地 內而執著根身 , 外而執著世界 、水、火、 風四大種組 都有 而世界, 個

## 【知見不生分第三十一】

提!於意云何?是人解我所說義不?不也,世尊!是人不解 須菩提!若人言:佛說我見、人見 、眾生見 、壽者見 0 須菩

如來所說義

0

到經首須菩提問的兩個問題:「善男子、善女人,發阿耨多羅三藐三菩提 這部《金剛經》說到三十分就說完了,到三十一分把它總結起來,結

知見不生分第三十一

心 ,云何 應住?云何降伏其心?」 佛說《金剛經》 就是答覆這 兩個 問 題 ,

現在先結降心離相的問題。

認為這四個見實實在在,佛問須菩提:這個人解悟我所說的義理嗎?須菩 境 見的分別,相,是心外的境相,見,是內心執著的相。假若有人沒有聽懂 相 前 要把它離開 面第三分,說要離「 , 這 裡說要離「 我相 、人相、眾生相 我見、人見 、眾生見 、壽者相」 、壽者見」 ,這是心外的 相 與

### 何以故?世尊說我見、人見、眾生見、壽者見,即非我見 人見、眾生見、壽者見,是名我見、人見、眾生見、壽者見 ` 0

提聽懂

他說

:這個人不解悟如來所說的義

理

開來說,心外有四個相, 何 以故?」 須菩提自己徵問 內心有四 ,自己解釋 個見。心外四個相空了, 0 因為眾生不能 內心四個見還 無我 才分

知見不生分第三十一

第一 執著 菩提,不是中道第一義諦嗎?這就是要決定離相,離相,先把我相離乾淨 者見 生 見呢?這就決定離相。你把人我執、法我執的相離開,這四 沒有空, 再離法相,不然怎麼降伏妄心? 不是都離開了?總相離開 見 義諦 ` 說四個見,為去眾生的執著而已,故假名我見、人見、眾生 壽 要是按三諦解釋,「 佛說還要把它離開 者見, 0 為 何會到中道第一義諦呢?因為我等四見屬於煩惱 即非我見、 , 人見 是名我見、人見 別相自然離開 ,根本就人無我、法無我 、眾生見 、壽者見」 ,所以「世尊說我見、 、眾生見、壽者見。」 , ,沒有我 世尊沒有 [個相 , 四四 人見 煩惱即是 哪有四個 起 是中道 見、壽 分別的 個 ` 見 眾

知 須菩提 如是見 !發阿耨多羅三藐三菩提心者,於一 ,如是信解,不生法相。須菩提!所言法相者 切法 ,應如是

## 如來說即非法相,是名法相。

修 解 呢 見 ? 悟其義 對 如是信解 如 須菩提 是證 於 理 切法 0 , ! 還 你著法相 ,不生法相。」前面已經講過 發阿耨多羅三藐三菩提心者 , 不生法 你心裡 , 相 根本沒有解 面 0 應當 這是降伏妄心降伏到究竟處, 如是 悟 知 , , 怎麼修行? 如是見 , ,你要如是信 於一 ,還要生清淨信 切法 沒有修行 應 如 如 切 是解 是 , 相 怎 心 知 離 麼證! ` , , 開 如 如 如 0 得 是 是

來 空 切 即 假 所說法相是假 法 0 ,是中道第 相 須菩提!所言法相者,如來說即非法相」,按二 是名 , 即 非 法 相 法 一義諦。中道第一 相 諦 0 是假 因為眾生不瞭解法相 如 名 來說即非法 法 相 而 義諦為何解成是名法相呢?因 Ë 相 0 按 , , 才說 一諦 是空諦 解 法相 釋 0 , , 諦解釋 是名法 但是法 所言: 法 , 相 相 相 如 為 者 , 當 來說 , 中道第 體 即 空 如 即

一義諦的法相,是無相之相,實相法的相

要再吃藥了,再吃藥,因藥再生起病來。所以我相離開了,法相也不要執, 執 法?研究清楚了 如來說一切法,都是權巧方便 去掉了 對於 一切法相,要研究得清清楚楚,什麼是世間法?什麼是出世間 法也不必再執,執著法就因藥成病 ,不能執著, 因為如來所說的法相 0 藥是治病的 ,都是去眾生的執 病 好了 0 我

## 【應化非真分第三十二】

受持、讀誦,為人演說,其福勝彼 有善男子、善女人,發菩提心者,持於此經,乃至四句偈等 須菩提!若有人,以滿無量阿僧祇世界七寶 0 ,持用布施。若

按《心印疏》 分的科,正宗分到三十一分止,第三十二分分到流通分

按 《新眼疏》的分科,三十二分前 面還是正宗分,最後一段才是流通分

這是答覆住心無住的問題,把它總結起來

較量 三千大千世界。這麼三千大千世界多了, 界,是三千大千世界。就是不只一個阿僧祇、二個阿僧祇,有無量阿僧祇 須菩提 無量 ,是大數目名詞 -若有人,以滿無量阿僧祇世界七寶,持用布施。」 0 回 僧 祇 , 也是大數目名詞 七寶也多了, , 翻 統統拿來布 成 無央 這是先 數 施 0 世

說 其福勝彼。」勝過前面七寶布施的那個人。受持、讀誦 善男子、善女人,「持於此經,乃至四句偈等,受持 人演說 , 是利 若有善男子、善女人,發菩提心者」,另外要是有一 他 利益他人,你才能得自利 0 大乘佛法以利他為自利 ,受持 、讀誦是為人演說的準備 、讀誦 ,是自利;為 個發菩提心的 , 為人演說 人演 0

為

## **云何為人演說?不取於相,** 如如不動!

讀 佛 誦 的慧命;沒有人演說,佛的慧命斷 為什 ?」我們是佛的弟子,應該擔荷如來的家業,就要為人演說,才能續 -麼這裡佛只說:「云何為人演說?」 , 佛法就滅亡了,所以一定要負起責 沒有說:「云何受持?云何

任為人演說

,

以為

人演說為目的

的是文字般若 起真. 演說之相。「如如不動」,你講的是真如實相之理,依著真如實相之理, 「不取於相」,這是告訴未來世的弟子,講經說法的方法,你不能住 如實相的智慧,也就是以實相般若 , 以 如 如智契如 如 理 , 如沒有二 , 起觀照般若智慧 如 , 如如就 0 為 不 人演說 動 , 演

不住於相 這是答覆「云何應住其心?」前面第四分答覆:「菩薩應如是布 。」於一切法不要住相,你去行布施,財施 、法施 、無畏施 施, , 最

應化非真分第三十二

一要的是行法布施 ,不要住相,你的真心自然安住了

照般若 再結歸 、實相般若。「云何為人演說?」演說的是文字般若 到經題 《金剛般若波羅蜜經》 ,般若有三般若:文字般若、觀 。「不取於相

為 人演說時 , 你起觀照般若 如如不動」 , 會歸到實相般若

### 何以故? 切有為法,如夢幻泡影, 如露亦如電 , 應作如是

觀

不取於相,一 何以故?」 住相,心就退下了,所以教你下面的觀想。 如來希望我們大心凡夫發心弘法 但是為人演說時

該作觀想,一 是有為之法 切有為法」,三界以內的一切諸法:五蘊 0 說法度眾生,要在三 切有為法,如「夢」、如「幻」 一界以 內度 , 取的 , 都是虛幻不實, 相都是有 、十二處 為 、十八界 法 像作夢的 相 你 都 應

應化非真分第三十二

泡 境 界 把人照出來一 像幻術變出來的境界。如「泡」、如 個影子,看見有個東西,實際沒有個東西 「影」,不 堅固, 像 水上有個

常這樣觀想,一 1 像閃 如露亦 電 ?如電 也是無常的 切有為法虛幻不實,不堅不固,一 像露水是無常的 , 你執著作什 ,樹葉上的露水 麼 呢 ? 應作如是觀 切無常 ,太陽出來就沒有 , 用 不著取相 , 你 應該常 0

講

到這裡

,

正宗分講完了

,

下面是流通分

婆夷 佛 說是經已,長老須菩提 , 切世間天、人、阿修羅等 ,及諸比丘、比丘尼、 • 聞 佛所說 , 優婆塞 皆大歡喜 優

### 信受奉行。

者 。 「 及」,並及,「 佛說是經已 , 諸比丘 佛把 《金剛經》 、比丘尼」 說 ,出家二眾;「優婆塞 圓滿了 0 長老須菩提」 、優婆夷」 , 當機

在家二眾 。「一切世間天、人、阿修羅等」,還有三善道的眾生, 都在那

心裡生了法樂,如是相信 裡聽法。「 聞佛所說 ,皆大歡喜,信受奉行。」聽懂了《金剛經》 ,如是納受,如法修行。怎麼如法修行呢?弘法 經義

《金剛經》講到這裡,講圓滿了。

利生

,不取於相

四〇六

### 金剛經參考資料

#### 說 經之地方

十二年之中,所說

的般若

經,有八部十類之多。八部者:第一、大

品

般

若

0

一般若

,

世尊 說 法四十九年,其中說般若經之時間最長,有二十二年。在此二

道

源長

老

編

第二、放光般若。第三、光讚般若。 第四、道行般若。第五 、 小 品 般 若 0

第六、天王問般若。第七、文殊般若。第八、金剛般若。再加上仁王

及六百卷之大般若 ,共有十 類

說

般

若 經

之 地

方

, 則

有

四處

+

六會。第一、王舍城之鷲峰

山

,有

七

會

第二、舍衛國 會。第 四、王舍城竹林精舍之白鷲池側,有一會。此 之給 孤獨園,有七會。第三、他化自在天之摩尼寶藏 四處十六會所說之 殿 , 有

金剛經參考資料

般 若 經 , 俱 在 六百卷 之 大 般 若 經中 , 上 面 所說 之八 部十 類 , 除 仁王 般若 經

外 其 餘 之 八 部 般 若 , 亦 俱在 六百卷之 大 般 若 經 中

於第二處第三會 此 金 剛 經 , 在 , 六百 即 在 卷中 舍 -衛 , 國 當 之 於 給 五 孤 百 獨 七十七卷 袁 所 說 也 0 在 四 處十六會 中 , 正 當

#### 翻 譯 之年 代

中

,

隋 波 名 玄 奘 朝 羅 金 法 時 蜜 剛 金 師 代,達摩笈多法師譯,名金剛能 經 般 剛 譯 若 0 經 第三、南 , 波 傳 名 至 羅 能 蜜 斷 經 國 朝 金 0 陳時,真 第二 共 剛 有 般 六種翻譯。第 、元 若 波羅 諦 魏 法 時 蜜 師 代,菩提留支法師譯 經 譯 斷 0 , 一、姚 般若波羅蜜經。第五、 第 亦名 六 , 金 秦時代,鳩 同 剛般若 在 唐 朝時 波 , 摩羅什法 羅 代 亦 蜜 名 , 唐朝 經 義 金 淨 剛 時 第 師 法 般 代 譯 四 若 師

現 在 所 使用 之經本 , 即是第一 種 ,鳩摩羅什法師在姚秦時代所譯 0 以

譯

,

亦

名

能

斷

金

剛

般

若

波

羅

蜜

經

0

法 能 科 太 什 金剛般若波羅蜜經 四 判 子 師 , 壞 華 0 。今以 所 現 與 金 所 題 在所 其 中 言 剛 分 依 目之含義 智慧 是 用 國 0 之 法 依之 世人皆喜三十二分本,故用之。 極 人 喻,具有三義:謂 版 師 利 , ,其義 版本, 們 , 本 法 講 能 緣 壞 冰深厚 有三: 金 一切 乃 剛 世間流通之三十二分版本。三十二分, 經 ,悉皆歡喜讀誦什師之譯本, 調實 物 ,多 堅 0 數 其 相 ` 皆 利、 相 般 若 光 依清朝溥 明 明 ` 觀 也 , 方 照 0 寸 畹 般 以 法 若 之 此寶其體最 寶光 師 ` 所 文 著金 字 照 故用 ·般若 數 十 剛 堅, 之

經

Ü

印

疏

之

乃梁

昭

明

0

三

義

喻

般若三義者

,

以

金剛

之體

堅

,

喻實

相

般

若

理

體

之堅也

0

以

金

剛

之用

也

0

以

金

剛

里

0

般

若

切

物

不

語 利 波 喻 羅蜜,華言到彼岸也。梵語修多羅,華言契經,謂契理 觀 照 般若 智用之利 也。以金剛之相明,喻文字般若其相 契機 之明 之 經 也。 教 也 梵

持 具 所 有 化 四 義 之機 謂貫 0 常 ` 攝 則三 ` 常 世不能 、法也 易其 。 以 理 \_ 經 , 能 法 「貫」穿 則十界皆 所 同 說 遵 之義 )其規 , 攝

## 姚秦三藏法師鳩摩羅什譯

論 之年而有高壽之德也, 藏 也 姚 秦者 法 師 ,朝代之名,以 者 以 法 自 乃譯經法師之德號也。 師 别 , 於苻秦,故 以 法 師 人也。 日 姚秦也。三藏者:經藏 鳩摩羅 什,華言童壽 律 以 幼童 藏

### 五、全經之科段

分為三分。即第一分為序分。自第二分至第三十二分前半分為正宗分。第 凡是佛 經 應 分為三大分: 即序分、 正宗分、 流 通 分。今依三十二分,

三十二分後半分為流通分。

正宗分中,又按信 、解 、修、證,分為四科:

、自第二分至第八分, 略明降住 生「信」分。

自第九分至第十六分 , 推 廣 降 住 開 「解」分 0

三、自第十七分至第二十四分,究竟降住起「修」 分。

四 、自第二十五分至第三十二分前半分, 決定降住成「證」分

後經 第三分之 文,皆依 \_ 離 此 要旨 相度生」,及第四分之「無住行施」 而 加 以闡 釋也 , 乃 一經 之要旨

#### 如是

以

「如是」 者乃指法之詞 , 即 指 此一 部 金剛 經也

二、「如是」者乃信順之詞,即世尊所說之法,阿 難尊者悉皆信受順

從也。

如如, 三、「如是」者乃顯理之詞,今據本經,當以實相般若、觀照般若為 文字般若為「是」。良以實相 、觀照 ,二而不二 , 體 用 如 如 故

。文字性空,不即文字,不離文字,故名為「是」也。

#### 一時

名為「如」

「一時」者乃師資道合, 說聽究竟,唯一無二之時也。

#### 佛

梵語佛陀,此云覺者,謂自覺、覺他、覺行圓滿也。

#### 舍衛國

梵語 「舍衛」, 此云聞物,亦云豐德。 以 物產豐富,道德高尚 **,名聲** 

#### 祇陀

梵語祇陀,此云戰勝,乃波斯匿王之太子也。

#### 大比丘

梵語 比 丘 ,具有三義,謂怖魔、乞士、破惡。大比丘者,回 小向大之

比丘也。

### 千二百五十人俱

佛度三迦葉,即優樓頻螺迦葉 、加 耶 迦葉、那提迦葉等一千人。又 度

道 舍利弗 勤 勞無益,一見如來, 目 犍連等二百人,更度耶舍長者子等五十人 便登聖果 , 以 此感恩,誓常隨侍 。此等諸人 , 所 謂 ,先事 「常隨 外

眾」也。

實相般若之本體,以 也 淺釋者,以戒定發般若妙慧也。深釋者,以「離言般若」發起「依言般若」 此 「發起序」者:以此一段經文,發起「正宗分」也。有淺深二種釋義: 佛 就 一切眾生日用尋常 明無住真心之妙用也。所以假此乞食,發起斯經者, ,去來 動 静, 行 住 坐臥,穿衣 吃 飯 處 , 直 顯

#### 長老者

不過要人

向

日用中

,

識得自己與諸佛

,

無二無別,則能事畢矣

道德長、戒臘老,德臘俱高之尊稱也。

#### 須菩提

生 相師占之,此子善吉,故名善吉。七日之後,家珍復現,故又名善現, 此 云 空生 ,或云善 現,又名善吉 0 以 初 生時 ,家中寶藏 **減頓空** , 故 名空

發 乃 舍 起 此 衛 經 國 鳩 也 留 0 若論其本 長者之子,解 ,乃青龍陀 空第一。在般若會上,轉教菩薩,故為「當機」, 佛 , 為輔助釋 迦教 化 , 大權 北示現 者也

#### 希有者

今 可 日 調希有!二、 方 稀 悟 奇 , 少有也。其意有二:一 真 可 就自己邊說,能向穿衣吃飯處 謂希有也! 就 佛 邊 說 , 於 , 討得 日 用 尋 個消息, 常處 , 從 疜 來 奇 未 特 事 知 ,

## 善護念、善付囑者

會 上 , 如 轉 來之 教 付 Ü 財 , 加護愛念諸弟子; 如 , 將 大 付小 , 引 小 入大 來 之口 , 嚼 小 ,委付 化 大 , 之叮囑諸弟 以 大 激 小 , 子 皆 0 如 如 來 般若 之

然 尚 非今之所謂善也。今見如來,入城還園,穿衣吃飯, 直 顯 住 心無

方

便護

念

也

等 子 此 住 作模 云 揀 降 「無上正等正覺」 別二乘之不等。「無上」揀別菩薩 範 ジ 離 ,真 相之妙旨。以「身教」不以「言教」,時時處處, 可謂「善護念善付囑」矣!梵語「阿 0 「正覺」揀 別凡夫之不覺,及外道之邪覺 之有上。 以 耨多羅三藐三菩提」 順 於 古 例 無 , 故 不為諸弟 不 一 正 翻其

## 云何應住?云何降伏其心?

義,但譯其音也。

云何降伏其妄想心也。「降伏」是剋制、攝持、消滅之義。 「云何應住」者,應當 如 何 安住其菩提心也。「云何降伏其心」

## 應如是住,如是降伏其心。

應 如是住,如是降 伏其心」之兩「如是」,有 三 釋

約顯理釋:「如是」者,眾生諸佛,本自如如。所謂生佛一「如」,

金剛經參考資料

莫 不 皆 「是」 也。 設 廓 而 論 之 , 則 內 而 根身, 外 而 器 界,無 非 真 一如

咸 是 實相 法 , 故 不「如」 言 「青青翠竹總是真 法 不「是」 如 ,鬱鬱黃花 \_ 無非般 如 是 若∟ 0 此 顯

出

世

間

,

無

\_

,

無一

,

以

明

也

世

段 光景 二 約 , 這 指 前 就「是」了。 釋: 「 如是」者,「 以此 而 住 如如 , \_ 無 世尊 非 安 前 住 面 0 之 即 穿 是 衣 而 吃 降 飯 , 洗 無 足 往 弗 敷 降 座 0

此 明 無 住 之 住 , 是真安住!不降之 降 , 即 真 降伏 ! 故 云 一應 如是 住 , 如 是

降 伏 其 *心* □ 也

三 約 開 後釋 「如是」者, 即指後文所說 之一 部金剛 經 也

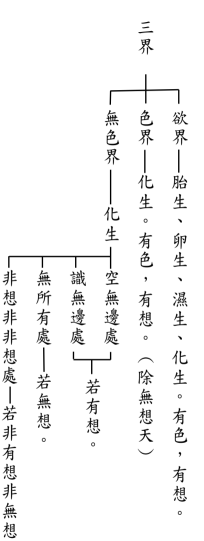
### 諸菩薩摩訶

梵 語 摩 訶 , 華 言 大 0 此 處 約 發 心釋 , 發大乘心者 日菩薩 (權教大乘) 0

發最 上 乘 Ü 者 日 摩 訶 薩 (實教大乘)

## 三界所有一切眾生之類,

### 列表以明之:



### 無餘涅槃

之內之見惑、思惑,了脫分段生死。然尚餘有三界以外之塵沙惑、無明惑, 「涅槃」華言寂滅,亦云圓寂。有大乘小乘之分:小乘涅槃,斷三界

未曾 斷 除, 變易生死未曾了 脫,故 日有餘涅槃。大乘涅槃則 四惑俱斷

死皆了 , 故 日 無餘涅槃

## 我相、人相、眾生相、壽者相

我相」者:

以我

為能

度,

便

有「我

相

0

「人相」者:以彼為所度,便有 人 相 0

所度既非一人

,善根更不一

致

,處處分別

,

便有

一眾

生 

眾生相」者:

「壽者相」者:有法授受,戀著不捨,念念相續不斷,猶 如命根 ·,便

有「壽者相」

此 四 相 乃 由 我 相開出,合之實一我相也。

#### 法

皆 者 通 謂 ` 謂之「 耳 之 法」字 法 聞 法 者 也 , 0 乃通 謂 。 一 切 此 之 一法 於一 一法」 道 \_ 切 字 理 之語,一 , 乃 ,真實者、虚妄者,亦皆謂之「法」。 即 通 眼不能 指 切 切 事 見、耳不 世 物,大者、小者 間 法 , 能開 及 出 , 世 但 間 , 為 有形 法 Ü 也 想所 者 ` 及 不 無 者 論 形 , 眼 者 亦 見

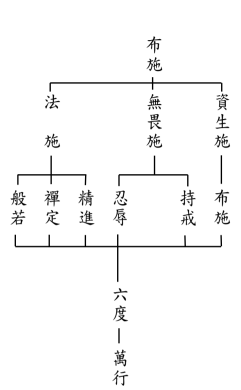
## 應無所住,行於布施。

則 萬 襌 否 真 定 行 則 心不 也 便成 住」者執著也。 般若 能 唯 空 安住 於 。今但 願 行 耳 矣 布 0 菩薩 言布 ! 施 故 時 調菩薩 施 所 日 者 修 : 應 , 以 之萬 觀 離 菩薩於法 想 相度生,是發大願。發 布 行 「三輪 施一 , 即 度 六度:謂布 體 , ,統 空 應 無所住 攝 , 其 不 施 餘 可 , 五度 執 行 願 持 著 於布 之後 戒 , ` 由 以 忍 , 施 六 必 辱 度 也 起 起大 而 執 精 開為 著 行 進 ,

### 布施攝六度

偈 日:檀 (梵語檀那,華言布施)義攝於六,資生(財)無畏法,此中一二三,

是名修行住,再列表以明之:



### 三輪體空

六度法門,度度輪轉不息,曰「輪」。各各如夢如幻 ,等無實體 ,

日

空」。 今舉布施度言之, 內無能 施 之我,外無受施之人,中 無所施之

物,故曰「三輪體空」也

### 無住行施

招 嘉 有 住真心,將來定成佛果 禪 得 功德 來 師 行 證道 ,報 布 生 不 施 在 如 歌云:「布施持戒生天福 何以不 人天 意」!故 ,不但不能作成佛 許「執著」耶?蓋一有住者, 0 必 「無 然即此「無住」之念,亦不許執著也 住 行 施」, , 之正因,且 猶 如仰箭射虚空。勢力盡,箭還 方能 與 將招致第三生之苦果 即落於「有為法」中 「無為 法 相應 現在安 ! 永 墜, 所

#### 十八界

塵 、香塵、味塵、觸 內 六 根 : 眼 根 ` 耳 塵 、 法 塵 。 (塵即是外境。以此六種外境,能染污清淨真心,故曰六 根 ` 鼻 根 舌 根 、身根 、意 根 外 六塵:色塵

塵) 有明了分別之能。分而為六,故名六識)。 以上六根、六塵、六識、總名十八界,包 。中間生起六識,眼識、耳識、鼻識、舌識、身識、意識。 (識即是妄心,

括三界以 內諸有為法。以各有界分,故名為界也。

「見如來不」之「不」字,音「否」,問詞也。「不也世尊」之「不」

字,音「弗」,即「不可」也。以後經文,凡遇此等字句,皆作「否」、

「弗」讀解。

### 如來三身

一、法身:實相之理體也。實相無相,故不可見。唯證相應。

二、報身:因行圓滿,得此酬報,真實之智體也。唯地上菩薩得見之。

三、應身:亦名應化身。自理智不二之妙體,為化度眾生,應機示現

妙用之身也。如世尊在印度出世,丈六金身,三十二相者是也。大心凡夫,

金剛經參考資料

金剛經講記—志蓮精舍版

及二乘人得見之。

## 可以身相見如來不?

今世尊先以 來身相 之 理 , 此 ,以審問勘驗之也。須知學佛之人,最難離 雖 乃 甚 世尊審 離 明 佛 了 , 問勘 相問之也。 但 恐「說時 驗 之詞 也。以 似悟 上如來所謂「離 , 對 境還迷」, 之相,即是佛相與法 故 相度生」、「無住行 即 將須菩提 面 對 之如 相 施

## 凡所有相,皆是虚妄!

佛 之身相 此 世尊令須菩提(須菩提代表我等眾生) ,虚妄不實。 即當推而廣之, 擴大觀照般若之工夫也。 觀照 一切諸法 ,凡所有 相 者 既能了知 ,皆是

虚妄也

## 若見諸相非相,即見如來!

「見」字,是觀照般若之工夫;即見如來之「見」字,是實 相 起 見 要真能見到諸相非相方可。若祇是說理,而無真工夫,即 非 如來!」此令不著「空」也。蓋若一味「離相」,則 斷滅見」矣!若能見得諸相 「凡所有相 相 之時,正是法身 ,皆是虚妄!」此令不著「有」也。 如 來顯 現之時,故 非 相,正 不 日 即見 必 離 如 相 1. 見性 來也 「若見 0 0 恐墜「無為坑」 若見 須 相 不能見 知 諸 般 諸 正 相 若 當 非 相 如 之 來 非 照 相 悟 見諸 相之 也 證 即

### 後五百歲

萬年也。「後五百歲」 釋 迦 世 一尊 之 法 運 ,共一萬二千年。 者,即一萬二千年之最後五百年也 即 正 法一千年、像法一千年、末法

## 持戒修福,能生信心。

四二六

此有三 種 養 理:

、持 戒 能止惡生定,修福能生善攝慧 ,故能於此般若深理 ,生真實

之 信 心也。

、持 戒修福 只是大乘之基礎 , 般若法門方是大乘 之究竟, 故 佛 作 此

說 以 引進之 也

持 能 戒 談 修 般 三、學般 福 若 為著 , 筆 若 能 相 寫般 者, , 以 往 殺 若 生 往 , 偏執 婬亂 但 不 空理,不肯持戒修福 能實際修 為不著 相 般 0 不 若 知 。又 因 果難 如 \_ 0 逃 般 如 , 世 惡 間一般 惡有惡報 取 空 文 者 人 定當 , 以 口

永嘉 禪 師 云 警誡之也 豁達空, 撥 因果,莽莽蕩蕩招殃禍」 , 故 佛言 必以 持

墮落

也

戒

修福

為先

,

以

### 一念生淨信

之信心也。即此一念,得與實相般若相應,故能獲福無量也。 「淨信」者,不著空邊,不著有邊,深信「若見諸 相 非相 , 即見如來」

#### 三空

無 我等 四 相,「我空」也。無法相,「法空」也。亦無非法相, 空

空」也(亦名俱空)。

# 無有定法,名阿耨多羅三藐三菩提。

對菩薩有上,而稱「無上」;對二乘之偏覺,而稱「正等」;對凡夫外道 之痴邪,而稱「正覺」。只是對待而立之假名而已,故無一定之法,名為 菩提乃佛所證之智果。今言「無有定法」者, 以 此菩提之果法,不過

菩提也。

## 亦無有定法,如來可說。

如 來所說之法,皆應機而 說,遇小機說小法,遇大機說大法,本無

定也。

### 如來所說法,皆不可取 ,不可說,非法 、非非法 0

遠 之法,密說顯說,無不令離二邊,會歸中道。故如來所說法,不可說是「非 離 空有二邊,方得證菩提。是有邊不可取,空邊亦不可取 遠離 空有二邊。「非法」者, 非有法也;「非非法」者 也。 , 非 如來所說 空 法 也,

# 一切賢聖,皆以無為法,而有差別

法」,

亦不可說是「非非法」也。

「無為法」者,即實相般若,非修造而成,無所作為,故名「無為」 十住、十行、十回向,謂之三「賢」菩薩。十地,謂之十「聖」菩薩。

。 即

謂一切三賢十聖, 非空、非有之自性清淨心也。「一切賢聖,皆以無為法,而有差別」者 無不以此雙非之無為法,而得成就其差 別果位

### 三千大千世界

「中千世界」一千個,為「大千世界」;以此大千世界,成自小千,中千、 為「小千世界」;再合此「小千世界」一千個,為「中千世界」;再合此 大千,故名「三千大千世界」。乃「大化身佛」所居之國土也。 四 面 「三千大千世界」者,乃釋迦一佛之教化區域也。以須彌山為中心, 有 四大部洲,一日一月,為一「小世界」。合此「小世界」一千 個

#### 受持

四三〇

對 於 經中之義理 , 領 納於心,曰「受」;憶念不忘,曰「持」

#### 二諦

諦 凡 日 者 諦也。 俗迷情之法 「二諦」者,真諦、俗諦也。俗諦者,迷情所見世間之事 ,聖智所見真實之理性也。是離虚妄,故 , 故 口俗 。其為凡俗 事 相之道 理 日真 , 決定而 。其理決定而 不 動 , 故 相 不 也。是順 日 動 諦 , 故 0 真

### 小乘四果

、初果須陀洹,華言預流,亦入流。以斷盡三界八十八使「見惑」

初入聖人之流也。

二、二果 斯 陀 含 , 華 言一來。 斷 欲界九品「思惑」之前六品 只須

往天上,一來人間,即證三果也。

三、三果 阿那含,華言不來,亦云不還。 斷欲界「思惑」後三品盡

不再還來欲界 也

亦

云應

供

,

煩

惱

斷

盡

,

應受人天供養也。亦云無生,不再來三界受生

死

也

四 四 果 阿羅 漢,華 言殺賊,斷 盡三界見思二惑,喻 如 殺盡 煩惱 賊 也

須陀洹名為入流 , 而無所入。不入色、聲 、香、味 觸法 ,

#### 是名須陀洹 0

塵境界,不起分別, 六識 小 乘 不生 初 果 ,即是分別心不起。分別心既然不起,有誰 , 斷 故 見惑」 能六根不入六塵。根塵既不相入, , 初 生 一無 漏 真智 , 親 見「我 空 能 中 念「我證初果」 之 間 自然 理 不生六 對 於 六

# 斯陀含名一往來,而實無往來,是名斯陀含

耶

識

初 果 己 斷三界迷 理 之「見惑」 ,已證「我空」之理 。二果 進 修 , 更於

雖 欲 隨 界貪瞋癡慢等迷事之「思惑」,斷 惑潤 生 , 須 一 一 往來」 ,而二果聖人心中 前六品。 煩 , 惱 實 更薄,「 無往來之念也。 我空更

## 阿那含名為不來,而實無不來,是名阿那 含

之 事 相上 三果聖人斷 , 已 證 到 盡欲界「思惑」,不但 「我 空 0 欲界之「我」 於道 既已空矣 理上見到「我空」, , 更有誰 作 即 不還 於 欲 界 欲

## 實無有法, 名阿羅漢

0

界」之念耶

所 既 四 無 果 能證 聖 人 之人 , 斷 盡三界煩 ,亦無所證 惱 之果 , 徹 , 證 更有誰作 無 生之 理 0 我得 我 等 阿羅 四 相 漢 不 道 起 , 之念耶 即 無 能無 ?

#### 三昧

華言正定

#### 阿蘭那

華言寂靜

# 然燈佛與釋迦世尊授成佛之記

出 請佛踏之而 女所寄託之二枝,一 世 世尊因地修行,至第二阿僧祇劫滿時,名儒童,亦名善慧。遇然燈佛 見王家女名瞿夷者,持七枝青蓮花 `過。佛因授記曰:「過後九十一劫,汝當作佛,號釋迦牟尼」 併 供佛 文 見地有泥,解衣覆地,不足,乃 0 以五百金錢 ,買其五 解 枝 髮 佈 合彼 地

0

#### 莊嚴佛土

莊 嚴 者 , 莊 盛嚴 飾 也。菩薩 因 地 所修 六度萬行 之功德 , 以 之 回 向 莊

嚴成佛時之依報國土,謂之莊嚴佛土。

#### 三諦

薩 性 雖 所 切 造 空 由 諦 者 之 , 因 中 緣 而 , 真實 觀 假 所 生之事事物 相 論 實存 不虚 , 有 之理 偈 之 云 理 物 也 也。三 0 , 其 中 因 緣 諦 體性空 諦 所 者 者 生 , , 調空 無 法 空 之 , 諦 我 假 理 ` 說 不二 也 假 即 諦 0 是 ,中道 假諦 ` 中 空 者 諦 (空諦) 之理 也 謂 , 也 空 \_ 亦 切 諦 為 龍 事 者 是假 樹 物 菩 體 謂

# 莊嚴佛土者,即非莊嚴,是名莊嚴。

名(假諦),亦是中道義(中諦)。」

即明此三諦之義也。

是有所莊嚴也。「即非莊嚴」者,乃約「空諦」說,菩薩所修之六度萬行 莊嚴 佛土 者 , 乃 約 假 諦 說 , 菩薩 修 六 度萬行 以 莊 嚴 佛 土

金剛經參考資料

說 皆 是 因 諦 緣 能 所生, 圓 融 \_ 都 諦 無自性 , 雖 然莊嚴而不著其相 , 當體 即空也。 「是名莊嚴」 ,雖不著相而 者,乃約 不妨熾然莊 中 嚴 諦

是則名為莊 嚴 佛 土也

, 中

#### 恆河

新 譯殑伽河,華言天堂來,謂其源高且遠也。其河甚寬且長,沙 細 如

麵 0

#### 隨說是經

隨說」二字,約有四義:一、隨說人, 不揀僧俗凡聖 。 二 、 隨 說 義

不論事理精 粗。三、隨說 經,不定章句前後。 四、隨 說處,不拘城 市 山 林

0

#### 阿修羅

華言非天,以有天之福,無天之德也。

### 皆應供養,如佛塔廟

凡 是講 金剛 經之處所 ( 無論講多講少) , 皆應 如供養佛之塔 廟 而 供養 之

#### 塔

乃 道 即 諸 槃 類 至 塔 見 佛 塔 甚多 四 如 梵 皆 句偈等」 來!\_ 語 供 從 養 大 塔 。三、 此 婆, 講 分 又云:「當 經 金 四 出 , 經 剛 種 新譯窣堵波。華言方墳,亦云圓塚,亦云高顯處 即等於「轉法輪塔」 云: 「 : 經 ,即等於「生處塔」也。二、經云:「若見諸 之處所, ` 知是人,成就最上第一希有之 乃 生處塔。二、成道塔 至 即等 四 句 偈 於供 竽 也。 養佛 為 他 四 人 之 說 ` 四 。三、 經云:「所有一切眾生之 種塔: , 轉 又 云: 法 法 \_ 輪 ` 經 塔 , 即 云: 隨 0 等 相 四 說 「 ー 切 塔 於 是 ` 非 般 之 「成 經 相 種 涅

類……我皆令入無餘涅槃而滅度之」 ,即等於「般涅槃塔」也。

#### 廟

廟 者貌也, 供佛像貌之處也。

### 最上第一希有之法

嚴 身 其 加 成 , , 之於上,故名「最上」也。「第一」 無量 「最上」者,以其成就法身之法也。 稀奇少有,故名「希有」也。 就化身之法也。在天而天,在人而人,羊中現羊,鹿中現鹿,隨 相 好 , 眾聖中尊,更無過者,故名「第一」也。「希 者,以其成 無漏 無為,離名絕相 就報身之法 ,再無一 有 也 0 者 萬 類 徳莊 法 ,

現

以

## 若是經典所在之處,即為有佛, 若尊重弟子

即有 子 有 佛 者 佛 」,正是佛寶也。「尊重弟子」為僧寶也。 此 在, ,如來 顯 處 並 勝 及一 之可尊可重之弟子,即一 也。 切賢聖僧寶皆在也。「經典所在」 「若尊 ·重弟子」之「若」字,作「及」字 切賢聖僧也。 經典所在之處,三寶備足 ,乃法寶也 調此 經 解。 典 所 「尊 在 之 即為 重弟 處

# 是經名為金剛般若波羅蜜,以是名字,汝當奉持 0

則其處之殊勝可知矣。

此有二義·

、約 法 釋 - ,謂 應 依「文字般若」,而起 「觀照般若」 , 斷 除一 切 煩

親 證  $\neg$ 實相 般 若 , 直 到 彼岸 , 如是奉持 即可 矣

惱

ら い 是也。 二 世尊 約 Ü 釋 歷 劫修行, ,蓋 此 金 剛 全用 般 若者, 此 Ü 0 乃現前諸 出 世 成佛 人 , 個 亦 用 個本有 此 Ü 的 0 離 以 相 用 無住 此 ジ 之真 故

四三八

故 而 教 能 於 以 割 是名字,汝當奉持」也 不 斷 處,一切 割 斷 !放不下的,全身放下!設捨此 心,別無有

心

### 聞說是經,深解義趣

菩 剛 所 立薩 般 謂 若 位 大 解」是 會 上, 開 上 過去 圓 , 解悟。「義」是義 得 解 雖 聞 也。須菩提在聲聞位上,固 能 空有 解 悟 我 一如」之義 法二空之理 理 0 , 趣 而 ,亦 能 是歸 甚深 未 然 悟 趣。 到二 只 的 解 解 空不 悟 悟 深 到 到 空之 中 解義 我 道 空 趣 之 之 理 理 0 理 今在 者 歸 即 趣 金 在 即

#### 涕淚悲泣

到

自

心本具之實相般若,

而大開圓解

也。

須菩薩尊者之所以悲泣者,乃喜愧交集也。喜者,喜今日之得悟, 鼻 出 日 涕 眼 出 日 「 淚 \_ , 感 激 Ü 痛 日 悲 」,無聲之哭 日 愧者 泣 0

; ;

#### 希有

愧

過去之未聞也。

是須菩提尊者見到 無二無別,是感嘆自己之希有也。 有;後之「希有」乃尊者「聞說是經,深解義趣」,所悟般若之理,與佛 此 第十 四分之「希有」,與第二分之「希有」不同 "世尊在日用尋常中,表現般若 妙 用,是讚 ,前之「希有」乃 歎 世尊 之希

# 離一切諸相,即名諸佛。

此 正 是須菩提尊者,依悟而說也。所悟者,即前文世尊說「若見諸相

非相,即見如來」之理也。

### 不驚、不怖、不畏

聞 「我空」 , 而 不驚 疑;聞 「法空」 , 而 不恐怖;聞 「空空」 而 不

畏懼也。

#### 第一波羅蜜

即 是 般 若 波 羅 蜜 。蓋五度如盲 , 般若如導 , 五度無般若,皆 不能到彼

岸,故般若稱為第一也。

#### 歌利王

華言極惡王

#### 如來是真語者 實語者 如語者、不誑語者 不異語者 0

「真語」者,不妄語也;「實語」者, 不虚語也; 如 語」者 , 如 所

證 而語也;「不誑語」者,不騙人之語也;「不異語」者, 不更改變易之

語也。

#### 五種法師

既 熟 讀 , 不 法 華 經 對 法 經 經 師 法 師 , 文,自然 正 品 ら い 所 說 端 能 坐 ,有 誦 , 者 五種法師: 目 覩 四 經 文 解 , 一、受持法 說 口 宣句 法 師 讀 者 解 師, 說 。 三 經義 燱 ` 持其義而 誦 弘 經 法 法 利 師 不忘者 人 , 習 者。 讀

0

`

,

五 、書寫 法 師 , 書寫 (印刷) 經文 , 而 廣流 布於 世者

0

### 為發大乘者說,為發最上乘者說 0

般若 空宗 一發」者,發心也。「大乘」者,權教 。「最上乘」 者,實教大乘 也, 即是 大乘也,約宗派說, 頓 教 禪 宗 0 然 而 世尊所說之 即 是 始教

金 剛 般 若 , 並 無 兩 樣 , 只因弟子發心不同 , 致 使淺者見淺 , 深 者見深 也

# 荷擔如來阿耨多羅三藐三菩提

等能發大心,受持、讀 在 背 日 荷 , 在肩 日 誦,廣為人說,即是荷擔如來家業, 擔 , 即 所 調負 起 責 任 也。 世尊 出 世 替 祇 佛 為 轉化 度 生 。我 也。

# 若樂小法者,著我見、人見、眾生見、壽者見。

聽 我 也 受 者「人我執」,二者「法我執」 執 蓋 所著 讀  $\neg$ 樂 即前 日 誦 小  $\neg$ , 法 相 為 文 (第六分) 所說: 「 者」,「 人解說」也。 , 能 著 我執」 日 「見」 雖破 若 。「見」 。此處經 取 , 「法執」 法 相 即 文所說之我等 ,即著 執 猶存,「即於 我 、 人 也。 、眾生 四 見, 執 此經 \_ 乃是 、壽者 有 ,不能 \_ 一法 種

#### 業障消滅

之苦報 也 。 二 、 障 也。 正 道 業障 而急於消滅「業障」者,一 、害善法者有三,故 即即 五 逆、十惡之業也。三、報 日三障 則 , 以業障 煩 不 障 惱 除 障 , 即 , 即 即 地 不能 獄、 貪 修 餓 瞋 正 鬼 道 癡 、畜生 等 集善 之

#### 上卷與下卷, 義理淺深之分判 0

法

亦

即

不

能

斷

「煩

惱障」也。二

則

以業

障

不

除

,

定

招

三惡道

之

報

障

惑

後半部經,重在顯發「理體」,以遣除「心相」,斷除「俱生我法二執」 前 半 部 前 半 經 部 , 重 經,是講「信教」「解理」;後半部經,是講「修行」「證果」 在 啟 發  $\neg$ 正 智 , 以 遣 除 「 境 相 , 斷 除「分別 我 法 \_ 執

### 第十七分之問答含義

則 不同。前之發心,乃凡夫初發之心;此之發心,乃菩薩悟理之後,所發 第十七分與前之第二分、第三分, 問答 之 詞 白 相 同 而 其所 含 之義

佛答 進 修菩薩 要在遠離「俱生」 行 之心 也。 前 之 所起之 佛答,要在 一心 相 遠離「分別」所起之「境相」;此之 也

## 而無有一眾生實滅度者

四分) 字在 度之 眾 於 相 有一眾生 布 也 生性空,雖 相 於 施 第三分云:「實無眾 滅 此  $\neg$ 處 所 亦 度」之上,是說菩薩 即 「實為我滅度」之念也。是重在離「能」度之相, 謂 非菩 即離外境之相 執 滅 不住色布施, 著 度一 薩 四 二下 相 切眾 即非菩薩 , 也。 則 生得 ·生,而「實無眾生」之相可得。是重在離 不 接 此處云:「而 說 Ü 滅 住聲香 , 與前第三分第四 空 「復次 度者」。「實」字在「眾生」之上,是說 , 味觸 雖 滅 須菩提 度 法布施」,是重在空外 無有一眾生實滅度者」。 \_ 切眾生已 ,菩薩 分,文義不同 於法 , 在菩薩 , 亦 應 即 無 , 前 境也。 所 離 Ü 內 中 住 「實」 文 心之 所 (第 此 行 無

處 於 即即 非菩薩」下, 則 接 說 — 所 以者何?須菩提!實無有法 , 發 阿 耨

羅三藐三菩提心者」,是重在空內心也。

義 佛 ジ 屬 法 之 , 於 事 此 所得 乃 處 心 言 所 舉然 內 之 雖 法 之見也。 彷 ,乃心外之相也。此處「有法得菩提不?」義屬於能得之 燈 彿 佛公案 , 意 不 雷 , 與前第 同 , 前 文 十分含義不同 日 於 法 有 所 0 得不?」是知 與前文(第十分)問 「 於 然燈 法

### 如來者,即諸法如義。

平 不 等 變 異 諸 如 法如義」者,一切諸法之真如義也。「真」者不虚妄,「 , 無 切 諸法 有 差別 之事 0 能 相 悟 , 皆是虚妄 入此諸法真如 , 皆 有變異 之義理者, 但 即謂 \_ 切 之一如 諸 法 之 來 理 如 體 者 即 則

從

真

如

而來

### 於是中無實無虛

相 皆是虚妄」。以「無虚」故,「一 「於是中」者, 於 如來所得之菩提法中也。 切法皆是佛法」也。以無實無虚 以「無實」 故, 凡 所 ,方 有

顯平等之理體也。

#### 五眼圓明偈

天眼通 非礙,肉眼 一礙非通,法眼能觀俗,慧眼了真空,佛眼如 千日

照異體還同。

### 觀三心不可得偈

三際求心,心不有;心不有處,妄緣無;妄緣無處,即菩提;生死涅

第,本平等

### 二祖求初祖安心

禪宗二祖慧可禪師,侍 初祖達摩,因 立雪斷臂,求初 祖安 心。 初 袓 日:

「將心來,與汝安!」慧可曰:「覓心了不可得!」初祖曰:「與汝安心

#### 德山 參 龍 潭

竟!」慧可遂徹悟,嗣二祖

位

一心?」德山無對 唐朝德山禪師,向婆子買油糍 0 迨至龍潭, 吹滅紙燈,始大悟 點心。婆子問:「三心不可得,汝點那

#### 慧命

「慧」者有德也,「命」者有壽也,即「長老」之異譯也。

### 魏譯加入六十二字

字,乃後人依元魏菩提留支譯本加入者。其 自 爾 時,慧命須菩提」至「如來說非眾生,是名眾生」,有六十二 加入之意,或以無著菩薩之金

剛 經論 , 及 彌 勒菩薩之金剛 經偈 頌 , 皆 有此義也。

### 是法平等,無有高下

提 下與九界眾生「等」。 心法 「是法」者,實相妙法也,亦即菩提心法也。上與十方諸佛「平」 亦無有下,故言「無有高下」 諸佛雖高 此 菩提心法亦無有高 0 眾生雖 下, 此菩

# 可以三十二相觀如來不?

對 如來, 觀」音貫,讀去聲, 以 心想之, 日 觀 0 佛 觀 問 與見不同 汝等用 功修行時,是否以三十二相「觀想」 0 面 對 如 來,以 眼 視 **Ž** 日見;不

金剛經參考資料

如

來耶!

#### 轉輪聖王

化 西 名 光 名 王 滅藏 勝 ,統 四天 飛 離 自在 垢 雲 轉 設 領三 下, 輪 眼 諸 五 · -聖 0 小國,有不順命者,輪寶先往不待干戈,而自臣服 洲;金轉輪王,統 故 有 ` 王 稱 此 、象寶, 主藏臣寶 有四: 聖王 七寶, 0 鐵 名青 名 其身金色,三十二相, 轉輪 、 名 轉 輪 大 山 王 領 , 王 財 四洲 統 三、 0 0 王 領 六 。聖王生時, 欲 ` 紺 洲 ; 東, 女寶 馬寶,名勇疾 則輪寶東飛; 銅 , 與佛 名 轉 輪王 淨 即具七寶:一、 頗同 妙 風 , 德 統 , , 0 乃 王 領二洲 セ 四 世 欲 ` 。以 間第 西 神 主 金 十善 珠 , 兵 銀 寶 則 臣 輪 福德 轉輪 輪 , 名 法 寶 寶 寶

# 是人行邪道,不能見如來!

人也

邪道」者, 不正之道 也。 以 不達自性平等 , 向外馳求 , 尋言取 相 ,

見 非 邪 也。 而 何?故斥之曰:不能見離 然 則 , 如 何 方能 見佛?曰:「若見諸相非相 相之法身如來也。不許著相 , 即 見如來」 見佛者,破「常

### 於法不說斷滅相

有 無 「虚」矣 有高下」 此 破  $\neg$ 0 斷 ,是有「下」 若著相見 見」也。 前 ·佛,是有「實」矣,是有「高」矣。若說斷 矣,皆非「平等」之法也。 文云:「此法 無實無虚」,又云:「是法 滅 平 ,是 · 等 ,

經 文 自 開 卷至第二十六分 ,皆 談 妙妙 有 。 所 謂 妙 有 不 有 , 以 故

即

有

說 空 也 自第二十七分,直至卷終,皆談「真空」 0 所謂真空不空,是

即空而說有也。

而

### 知一切法無我

無我」有二種:一、「人無我」,「我」者,自主自在之義。 凡夫

「人我」。今了五蘊假和合之義,達實無人 不了五蘊 (色、受、想、行、識),假和合之義 ,固 體, 執實有自 日「人無我」 主自 在 之 是 人 為 體 小乘 日

之觀道

以

斷

「煩惱

障

,

而得

涅槃者也。二

、 「 法

無我

Ľ,

,

固

執

諸

法

有

無我」 實 體 。是為大乘菩薩之觀道 有 實 用 , 日  $\neg$ 法 我」。今了 , 以 斷「所知障」而得成佛者也。小乘 諸 法 因 緣 生 之義 , 達 實 無 自 性 , 日 ·但悟 法

「人無我」,大乘則「二無我」皆悟。

#### 得成於忍

可 瞋 於 心也。是「忍耐」者,忍辱之義也。「忍可」者 「忍」者忍耐、忍可、安忍也。「忍耐」者,忍耐違逆之境,而 じ , 了了 分明也 。是「忍可」者, 智之義也。 , 「安忍」者, 於 諸法 性 空 於諸 之 理 法實 不 , 忍 起

相

之

理

,安住不動

也。是「安忍」者,定之義也。忍有三種;

四五二

、「耐怨害忍」,亦名「生忍」。能忍耐有情(眾生) 怨敵之惱 害者。

二、「安受苦忍」,亦名「法忍」 。能安受無情之法,如 寒熱水火等

苦楚者。

生之理智者。前二忍是「忍耐」之義,後一忍是「忍可」「安忍」之義也。 三、「諦察法忍」,亦名「無生法忍」 0 諦 觀諸法實相 , 而 安 住 於

若復有人,知一切法無我,得成於忍」者,謂此菩薩悟知 一切諸法

無我,而得成就「無生法忍」也。

#### 不受福德

「不受」 者,非拒而不納也。但於福德,不起貪著之念,即是不受之

義也。

### 如來者 • 無所從來,亦無所去,故名如來

此 明 應 化身如來也。 亦即近明前文(第二十六分)不可以色相見佛 之義

遠 明前 文(第一分)世尊由祇園來,向舍衛去,來無來相,去無去相 之 也

所謂 則 岸移」,然月未嘗運,而岸未嘗移,蓋隨其機見耳。又如月之印水,水清 雙 月來 林 去 不不 , 水 起道 亦 `濁 未當去也 則月去 場,而去鹿苑」也 ,天上之月,實未嘗來去也。是故若欲見佛 0 而 見世尊有來有 。進 而 大去者 明之 , , 正 即 如 從兜率來,亦未當來 雲 駛 月運 \_ ` , 但淨其 舟行 ;;向

# 若善男子善女子,以三千大千世界,碎為微塵 0

ら い

所謂「眾生心水淨,

如

來影現中」也。

「以三千大千世界,碎為微塵」 , 何以稱為「善」 男子「善」女人?

以其修「析色歸空觀」 ( 簡稱析空觀 ) , 故得稱為善也。

# 微塵非微塵,世界非世界。

界非 , 即 此 是 世界之義 顯 非一 非 相 , 之理 也。前文之義,乃是喻明如來說法,無說法 非異,平等之理也。亦遠結前文(第十三分)微 也 0 此處(第三十分)所說 ,乃令正 一觀 , 微 塵非 相, 塵非 及 微 塵 微 三十二 塵 世

#### 一合相

界非

世界

以

況

顯

佛之三身,非一、非異,平等之理

相

世

根身) 平 令 而 在之整體,名之曰「一合相」 等 觀 有 世界 ,亦 「一合相」者,眾生執著每一事物,有一實在之整體也。 之理 執著有一實在 非 不 0 實 知 進 有 此 而 觀 , 再 世界乃微塵假 想凡 之整體 親微 夫之根身,非一 塵亦非實有 ,名之曰「一合相」。外而 合而有也。世界之相 0 而不知此根身乃四大(地、水、火、風)假合 , 、非異 以 解悟 世界「非一」,微塵「非異」 ,更進 粗 而 世界, 顯 觀 ,易於 想如來之三身, 亦 內 觀 執 而 著有 察 根 身 故 五 實 佛