1000円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円の一点では、100円のでは、100円のでには、100円のでに

分溪野野五州

佛改教育基金會印贈

當遠 見 利 淨 苦 改 手 海 益 過 , 生生 罪求益 妄 遷善。 潔 , 切 生 自 案 佛 極 可 毀 , 經, 明三世之因果,識本具之佛性 樂之蓮 親得 謗 主 離 , 敬 及 苦得樂 。若 存 則 闡揚佛法 邦。讀者必須生感恩心, 罪 誠 肆 過 0 也 無忌 彌 如 天 面 諸書,無不令人 ,苦 憚 佛天 , , 如 報 任 無盡 意褻瀆 臨 0 師 奉 0 保 趨吉 作 。出生 勸 及 0 難 固 世 則 遭 避 死之 人 執 無 想 凶 管 邊

恭 録 自 ŵ ₽ 光大師 文 鈔三 編 巷 四: 靈 巖 山寺念誦 儀規 題 ,

# 無量壽經 漢譯五本分段對照》 序

### 、釋迦出世 唯説本願

如來所以興出世 唯說彌陀本願海 — 正信

偈

出世本懷中的真正本懷。所以親鸞大師於其《教行信證》〈教《無量壽經》是淨宗正依經典中的根本經典,也是釋尊

大無量壽經 淨土眞宗

卷

中之標舉說

又說:

夫顯真實教者,則《大無量壽經》是也。

印光大師也咨嗟讚歎這《無量壽經》所開展的彌陀本願

法門而言:

暢如來出世之本懷:

開眾生歸元之覺路。

九界眾生,捨此則上無以圓成佛道;

十方諸佛,離此則下無以普度群萌

一切法門,無不從此法界流

一切行門,無不還歸此法界。

十方三世諸佛,上成佛道,下化眾生,成始成終之

總持法門。

九界同歸,十方共讚;千經俱闡,萬論

均

宣

唯一 覺大音, 於「發起序」先顯現與彌陀同 的大慈悲,即是此 宣說如來的大慈悲,以盡救群萌;而最直截明快地顯 目的 何以此經此法如此的崇高偉大呢?因爲這是釋尊出世的 響流十方說: 釋尊 代經教雖然數目龐· 《無量壽經》 相之「五德瑞 0 釋尊在開始宣說此經 多 要而言之,不 相 然後以正 示 如來 外於 時

欲拯群萌,惠以真實之利。

再顯示如來的大慈悲說:接著便細說彌陀本願。又在此經宣說圓滿時,於〈流通分

經道滅盡 特留此經

故釋尊一代經教雖多,唯此經是教中「眞實之教」,宗中「眞

實之宗」。法照大師說:

善導大師說:

念佛成

佛是真宗

真宗叵遇

故得諸佛同 讚,萬論均宣

#### 一、十二譯本 五存七缺

所謂 本經從漢到宋,計有十二種譯本,宋元之後,僅存五本, 五存七缺」,五存之經,列表於左:

| 法賢   | 趙宋 | 三卷 | 佛說大乘無量壽莊嚴經                | 5  |
|------|----|----|---------------------------|----|
| 菩提流志 | 唐  | 二卷 | 無量壽如來會                    | 4  |
| 康僧鎧  | 曹魏 | 二卷 | 佛說無量壽經                    | 3  |
| 支謙   | 吳  | 二卷 | 過度人道經(大阿彌陀經)佛說阿彌陀三耶三佛薩樓佛檀 | 2  |
| 支婁迦讖 | 後漢 | 四卷 | 佛說無量清淨平等覺經                | 1  |
| 譯者   | 時代 | 卷數 | 經名                        | 編號 |

此五本中,互有詳略 ,而以「康僧鎧」所譯之《無量壽經

最 爲詳瞻 所以 《淨土法門源流章》 凝 然 謂

地說:

告 疏 雖 有 述義 五 本 中 舉 國 世 競 翫 日 本 者 ,世多依 , 只 康 僧 行 鎧 讀誦 譯 《無量壽 講 敷

經 祈 C

依行」 雖 然五種譯本之中 但因有詳略, 故若僅依一 以康僧鎧之譯本最爲詳瞻,「世多 種 , 恐難全窺佛意 如能

> 能遍觀各譯, 淨土之眞髓,只要開卷,便能一目瞭然, 是將現存之五種譯本,各予分段 對照四譯,彼此相燭,更能暢佛本懷。此《分段對照本》 實是修習淨宗之一大助緣 ,並列對照,則五譯之詳略 不必另尋他本 即

即

#### 三、永遠不滅 眞實之經

來會》 歲」若僅由文面來看,是只有一百年;但若對照同本異譯之 《無量壽如來會》之經文,便知是「永遠不滅之經」。 例如此經〈流通分〉之「特留此經,止住百歲」。 言: 此「百 勿如

我今爲大囑累,「當令是法,久住不滅」, 應勤修

行 隨順 我教

故知此「百歲」之「百」是表示「永遠」、「永久」之意 亦即「滿數」之詞。又此 《無量壽經》之「梵文本」亦明確

0 可 知此經是 (請對照第 又 阿逸多,令此教法, 「永遠不滅」 一五七頁 不使消滅 「永久留 , 存 永作偉大贈物 的 「眞 育之

#### 匹 現往東方 爲眾説法

經

又 《無量· 壽 經》 上卷末 華光出 佛 之文:

相 白 千億 好 眾 殊特 寶蓮 光 , 華 一光中, 周 諸 滿 佛, 世 界 出三十六百千億佛,身紫金 又放百千光明,普爲十方 一一举中, 出三十 色 説 六

妙 法。 如是諸佛 各各安立, 無量眾生 , 於 佛 正 道

此經 光中出現無數的佛 文之意是指極樂淨土的寶蓮華不但有顏色,而且會放 這些佛與釋迦佛及十方三世諸佛是同體 光

還是別 體?若對照 《如來會》 的 華光出佛」文,將更明顯

彼 佛 國中 有 七寶華 , 華 出三十 六 億

那 由 他 百 千 光 明;一一 光中 , 出 三十 六 億 那 由 他 百 7

億 南 西 佛 北 方 , 四 是 維上下 諸佛 等 , 亦復如是。 現 往東方, (請對照第七 爲眾説法 二頁

璃世 經 文中 界都 說 在 極 樂的 現 往東方」 東方。 就此文看 , 釋迦 佛之娑婆世界及藥師 , 釋 尊及藥師 佛都 佛之琉 可 能 是

悲 極 樂淨土的 矜哀三界 , 欲 光 拯 出 || 教群 佛 萌 的 佛 所應現 而敷演真 的 實之利的 其 目 的 彌陀 是以 本 無 盡 願

華

才 示 現來此 東 方的 娑婆世界 0 又從同經所說: 南西北 方

几 維 上下 亦 復 如 是 來 看 不 迫 釋 尊 , 即十方三 # 諸 佛 也

詳 和 釋 加 探究 尊 樣 有其 都 所以 是華 然 光 出 現 的 楞 佛 伽 經 0 如 七 此 卷本 推 論 卷六 似 也 嫌 說 獨 斷

但

+ 方 諸 刹 土 眾 生 菩 薩 中

法 身及 報 身 化 身 及 變 化

皆 從 無 量壽 極 樂界

點若從 現的 閱 此 文也說十方一 淨 0 生 如 《無量壽經》 此則三世 部 經 講 切 l諸佛也 話》 諸佛 本段經文的 二七四 該都 全部都是從阿彌 與 頁 次第來看 華光出 餘 義 陀 的 佛 說明 則 佛 更 同 的 顯 爲 極 明 樂 淨 佛 請 土 , 此

此 華光出 佛 論 以其他 經 文亦可 旁證 般 舟三

經 **\** 

Ξ 世 諸 佛 念 彌 佗 Ξ 眛 得 成 正

覺

(月燈 一昧經》 云 :

.

+ 方三 世 佛 現 在 過 未

來

皆 以 念佛 因 得 成 無 Ŀ 覺

故 親鸞大師之和 讚有 首 說

久遠實成 彌 陀 佛 因 游 愍 五 濁 凡 愚

示

現

釋

咖

牟

尼

佛

應

現

此

世

伽

耶

城

大

五 佛 中之王 光中 極

世 諸 佛 無 量 是諸 壽經 佛中之最 上卷詳 尊 明 第 同 彌 陀 , 是諸 佛 的 威 佛 所 神 不 光 能 明 及 超 其 勝 經 十方 文

云:

威神光明 最尊第一

諸佛光明 所不能及

東西 慈悲大願業力。 電 力帶有像光那樣的 照相) 燈的 一映照在膠片上, 光 提起光明 膠片,一心不亂地凝思某個東西 但在 何故釋尊將佛之大願業力說是光明?因爲念 佛 速度與作用 法中是指佛的智慧 我們就會聯想到眼 這叫作「念寫」 譬如有人向著遠方暗室裡的 , 所不能見的太陽光線或 佛的 大念力 瞬 時間 所思念的 佛 的 大

佛的 障 所以說念力是光明。 礙 2光明, 0 念力是眼睛看不到 彌陀的光明 阿彌陀佛的光明充滿宇宙 有三種作 而 的 在佛的光明中, , 用 但有跟光線 , 無遠弗屆 最高無上 樣的 性質與作 的是阿彌 , 而且 無能 用 陀

- 1. 調熟光明:照育信前的人,使其信心決定;
- 2. 破闇光明:一念之間破除疑心之闇的大願業力;
- 3. 攝護光明:對信後的行者攝取守護,不斷相續的願

力(不斷光之力)。

六〇頁

所謂·

潈 生 彼 佛 攝 光 取 明無 不 捨 量 故 , 名 照 + See 彌 方 國 陀 0 , 無 所 善 障 導 礙 , 唯 往 觀 念佛 生 禮

歌

亡。凡夫的念力尚有如此威力,何況彌陀威神光明的 大念力,所以愚惡散亂的 而 前蘇聯有幾位女人更能以念力使人心臟停止 有的 人能以念力移物或折斷木頭及鐵 我們 能發起信心憶佛 絲 湯 念佛 跳 匙等類 動 , ?大智慧 推 而 硬 其來 致 物 死

以光明名號,攝化十方,但使信心求念。(《往生

源都是彌陀的大念力所使然。

所以善導大師說

禮讚》)

又說:

力爲增上緣。(《觀經疏》〈玄義分〉)一切善惡凡夫得生者,莫不皆乘阿彌陀佛,大願業

《大阿彌陀經》之經文,則更顯其絕對性之偉大。經文:阿彌陀佛的光明,不但最尊第一,超勝諸佛,若再對照

諸佛中之王也,光明中之極尊也

明彌陀智慧之光明,以「漢、吳」兩譯比較詳細。請對照第「佛中之王」、「光中極尊」即源於此句。凡五譯之中,說

## 六、若當生者 皆悉不退

(無量壽經》下卷開頭言:

## 具有眾生,生彼國者,皆悉住於正定之聚。

得 之經文言 能 然而若對照 此 文看 彼土正定聚」, 獲 正定聚」 , 得 亦即必須往生淨土之後才能得到 亦 會以爲此不退轉位的正定聚是「生彼國者」 即 即 如 是不退轉 來會》 此土不退 而不是肉體存在的今日 , 位 便知污穢的 ,不從決定往生退下來。 ` 現生正 肉體還存 , 定聚 所謂 , 即 「彼土不退」 在的今日 能 0 獲得此: 《如來會 但 才能 岩單 位 便 獲 就

之 婆世 有往 對 在 若當生者」 內 照 昇 生仍 餘 0 的 義 便知 彼 對照九三頁及參 在娑婆世 國眾生 , 的 這句 說明 生彼國者 當 , 界 經文斷定不退轉的正定聚是現在今日 若當生者, 是現在預想未來之語 的 人。 閱 的 句中 以此經文與 淨 皆悉究竟無上菩 土三部 含有 經 講話 無量 若當生者」 所以指的是還沒 書經》 提 第二七 的 的 意思 經文 九 在 負 娑

## 七、如來應作 皆已作之

《無量壽經》言·

如 來 所 以 出 興 於 世 , 光 闡 道 敎 欲拯 濟 群 萌 惠 以

真

實

Ż

又言:

當 其 知 有 此 得 人 聞 爲 彼 得 佛 大利 名 號 歡 則 是具足 喜 踴 躍 無 73 至 Ŀ 功 念 德

又言・

當 來之 世 , 經 道 滅 盡 , 我 以 慈悲 哀 愍 特 留 此 經

止住百歲。

後顯 末法 彌勒菩薩 己宣言:一代經教 即 使在法滅時期 是永遠不滅的真實之經。 出 萬年之後 滿 足 ,要彌勒菩薩弘揚此法, 的 心 情說 仍永遠留存的 , 難廣 所 有 經 唯 教皆 此 釋尊 滅 , 經眞實不滅 只 9 說完此 有 莫令斷絕 所 謂 無量 經 法 壽經》 滅 唯此 直至永 時 並 將 期 此 無 遠 法 釋 , 然 付 量 尊 , 然 囑 自 ıπ

如來所應作者,皆已作之。 (清參閱《如來會》

一五七頁)

都 願才是能拯 目 此經文之意即是釋尊從極樂世 宣 是方便 無 的是爲了演 丽 上 功 出 敎 德 已 救 群 說 達 唯 0 成示現 萌的 此 雖 然一 無量壽經》 經是真實教 「真實之利」, 的目的 生之中, 界之「 , 說法四 此 出 , 此眞 經 世 的 此 在 華 一十五年 一說彌陀 本懷 實教已觀時鑑 利是 光 出 佛 故釋 爲得大利 本 但 示現 願 尊 切 唯 於 機 娑 將之 經 經 此 婆 , 是 教 前 本

足 一作之 的 發起序」 心情 的 滿 所 故此經又謂之 足 現之 相 , 無 五德瑞相 非 都是顯 《出世本懷 及經後 示釋 經 尊 達 流通 成 本 分〉 變 而慶喜 所現 皆

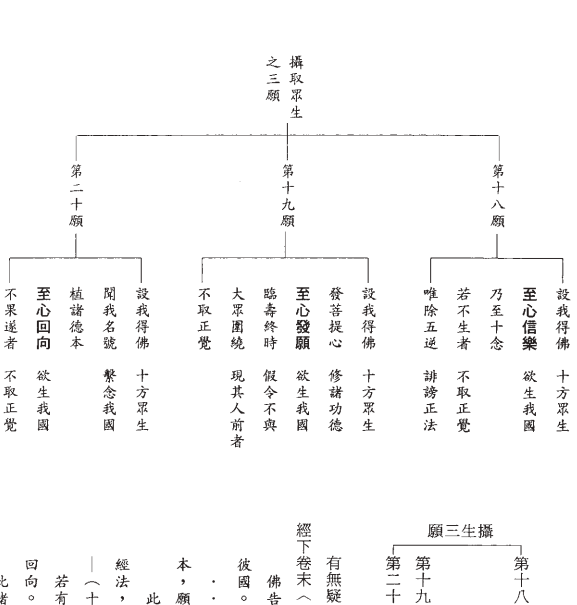
## 八、無量壽經 有主有從

代替 爲眞 文繁 所 經 不知有其 會集之本 理 故 爲 譯 但 關 為從 的 仍 圓 係 靐 攝生三 願 應以 實 複 Ż 根本意趣在 五 若以 無量壽經》 明 《無量· 種 亦以三 有主有 稱 同 成就文及對應的 朗 譯 似不 爽口 願 表列 康 本 爲 時 壽 願 僧 , 一應之。 文與 經》 從 鎧 出 四 雖 知 , 願 一八願 易持易記: 此三 , 然互 此 王 0 所譯之 便 成 何以故?在此姑且以願文略 即 此三 願詳 就 願 非常 使 有 0 文不相 後 關係;故會集之後,三 目 此 的 , 詳 範疇 願 簡 願文及其 明眾生三 四 略;分段 瞭 人有所會 然: 非其他 潔整嚴 一十八願中 無量壽經》 與 (其成 應 不 。 三 集 就文緊密不 知 四 種 對 , 機類 譯 文約 成就 願之中, 自力他力之微意 以十八、十九、二十 照 所及。 爲 也 文 而 主 不 亦 , 口 義豐 , 可 至於後· 一願混? 機 混亂的 而以其 以第十八 直以 , 而言之:此 更 在康 顯 有三, 詞 淆 會 微 僧鎧 他四 人所 暢 意; 對 , 集 , 願 本 應 願 亦 而

第十八願(因願)與成就文(果力)對照表

| 誹謗正法 | 唯除五逆——  | 不取正覺 | 若不生者 | 乃至十念 | 欲生我國/ | 至心信樂人 | 十方眾生 | 設我得佛—— |      |
|------|---------|------|------|------|-------|-------|------|--------|------|
|      | ———唯除五逆 | 在不退轉 | 即得往生 | 願生彼國 | 至心回向  | 乃至一念  | 信心歡喜 | 聞其名號   | 諸有眾生 |

九 九 誘引純自力之機;立第二十願以誘引半他! 自力 不 眾生根性 能明 真實之願以救 、二十是方便 、二十是方便 , 彌陀 若僅 信 佛智 , 建 以 立三 高下不等 願? 願 不 願 度 願 完全任憑佛 純 非 , , 即不能 目 因 他 , 漫 有純他. 爲修 無標 的是爲了導入第十八眞 力之機; 此二 準 遍 救 力 力;有純自力;有半他 , 文再 願 圃 0 將 的 切眾生。 是契 此 機 開 (應三 類還 方 便 力半自力之機 願 有疑 所以 種 實願 <u>1</u> 列 根 心的 彌陀 第十 性 表 於 的 左 執 何 立 九 力 眾 以十 第 情 0 願 生 + 半 以



有無疑心,其往生之果,截然不同。 第十八願:至心信樂欲生我國,乃至十念 第二十願: 九願 :修諸功德, 植諸德本, 行 -信 至心回向欲生我國 至心發願欲生我國 信 行 請以 願 行前信後 還有疑心 毫無疑心 信前行後 文配 當 茈

經下卷末〈胎化段〉之經文,更能一目瞭然:

佛告慈氏:若有眾生,以疑惑心,修諸功德,願生

彼國。----(第十九願)

···於此諸智,疑惑不信,然猶信罪福,修習善

本,願生其國。——(第二十願)

此諸眾生,生彼宮殿,壽五百歲,常不見佛不聞

- (十九、二十願之生處,屬化土

不見菩薩聲聞等眾,

是故

於

彼

國

,

謂

之胎

生

若有 眾 生 明 信 佛 智 乃至勝 智 , 修 諸 功 德 , 信 1

> -----(第十八願)

此諸眾生,於七寶華中,自然化生。(十八願之生

處 屬報 ł

第十九願 意:以 疑 惑心 修 諸 功 德 故得胎生 生心

第二十願 意 猶 信罪福 修習善本

第十八願意: 明 信佛智 信 心回向 故得化; 生心

以三 願文配當「 胎化段」 之經文,可 明 知三 履 最大差別

在於 信 的不同

第 + 入 願: 至 Ü 信 樂 明 信 佛 智 , 信 NO. 回 向 之 ---信

樂 0

第十 九 願 至 13 發 願 以 疑 惑 NO. , 修 諸 功 德之 發

願

第二十 願 至 1 D 向 猶 信 罪 福 , 修習善本之 回

向

願力的 沒有自己的計度、 第十八願之**至心信樂**:已經完全捨棄雜行雜修自力的 救度;此後長在一生,短在十念的稱名念佛;故言「信 籌量 , 而 至心信樂」 地完全任憑彌陀本 心

言弘 願 者: 如 《大經》 説 : 切善惡凡夫得 生 一者

前

行 後

0

如善導大師言:

不皆乘 呵 彌 陀佛 大願 業力爲增上緣

莫

觀經 疏 玄義分」

> 萬行)」之自力行, 第十九願之至心發願:以「 然後 「至心發願 疑惑佛智 求生極樂之行者: 修諸 功德 (六度

言 行前信後」。如善導大師言

定即息慮以 疑 Ü , 散即廢惡以修善; 回 斯二

行

求

願 往 生 《觀 經 疏》 〈玄義分〉

名號 習善本 的名號,此名號是真實行, ,然後「至心回向」 第二十願之**至心回向**:以「疑惑佛智,然猶信 (植諸德本)」。「善本」、「德本」 求生極樂之行者, 是純他力, 但以自· 他力中猶帶自力: 即是阿 |力疑 心修 罪 獺 福 持此 陀 , 佛 修

故言 「行前信後」。如親鸞大師言:

凡

大小聖人,一

切善人,

以

本

願

嘉

號

爲己善

根

故

不 能 4 信 , 不了佛 智 , 不 能 了 知 建 立 彼 因 故 無 λ 報

土也 教行信 誻 化 身 土卷

四 譯 , 簡 以更 略提出上 進一 步窺探佛陀的微言大意 面幾點 以 《無量壽經》 爲主, 丽 對 照 其 他

邊數字也是《大正大藏經》 此對照本的 ?經文句 ·讀及註腳是依據 的頁碼 段 行 大正 一大藏經 右

吳

漢

康僧鎧)

趙宋

彌 大 阿 陀 經

覺 平 等 經

無量壽如來會

無量壽經

本

願

山

釋

慧

淨

謹

識

中華民國八十二(一九九三)年十月三十一日

大乘無量壽莊嚴經

(大12-300 a 1-4) 度人道經卷上 佛說阿彌陀三耶三佛薩樓檀過 吳月支國居士支謙譯

1佛說阿彌陀三耶…人道經卷上=佛說阿彌

2支=氏団卿 3〔國居士〕—象命、國居士—優婆塞卿 陀經卷上目

(279 b 1 - 3)

2〔後漢…譯〕十二字-動 1第一=上⊜愛

(265 c 1-3)

1 (天竺三藏) - ⊖

曹魏天竺三藏康僧鎧譯

佛說無量壽經卷上

(91 c 1—3)

大寶積經卷第十七

詔譯

無量壽如來會第五之一

1卷第十七缺億

4[奉韶]--第

3三藏+(法師)®\* 2[大]-卿

5韶=制變

6 | 二上帝

(318 a 1-4) 

3(臣)-卿 2西天譯經=宋西天卿\* 1(佛說)-②

佛在羅閱祇耆闍崛山中。時有摩訶比丘僧 萬二千人。皆淨潔一種類。皆阿羅漢。

(300 a 5-6)

1僧+(等)⊜

梵天一億。皆隨佛住。神通飛化弟子。 五十人。菩薩七十二那術。比丘尼五百人。 佛在王舎國靈鷲山中。與大弟子衆千二百 清信士七千人。清信女五百人。欲天子八 十萬。色天子七十萬。遍淨天子六十那術。 (279 b 4-8)1駕Ⅱ鳥●愛

(265 c 4-6)

與大比丘衆萬二千人俱。一切大聖神通已 我聞如是。一時佛住王舎城耆闍崛山中。

(318 a 5-7)

大神通。 大苾獨衆三萬二千人俱。皆得阿羅漢。具如是我聞。一時佛在王舎城鷲峯山中。與

(91 c 4-6)

所知識。 與大比丘衆萬二千人俱。皆是諸大聲聞衆 如是我聞。一時佛住王舎城耆闍崛山中。

-2-

(300 a 6—19)

賢者也。 羅漢。無央數不可復計。都共大會坐。皆 者須楓。賢者蜜越。賢者摩訶羅倪。賢者 弗。賢者摩訶目揵連。賢者摩訶迦葉。賢 比丘僧甚衆多。數千億萬人。悉諸菩薩阿 者滿楓奮。賢者蔡揭。賢者厲越。如是諸 摩訶波羅延。賢者波鳩蠡。賢者難持。賢 賢者阿難律。賢者難提。賢者툞脾坻。賢 拘私。賢者摩訶梵提。賢者邠提文陀弗。 者摩訶迦旃延。賢者摩訶揭質。賢者摩訶 賢者那履迦葉。賢者那翼迦葉。賢者舍利 者不迺。賢者迦爲拔坻。賢者憂爲迦葉。 賢者合尸。賢者須満日。 賢者拘隣。賢者拔智致。 賢者維末坻。 賢者摩訶那彌。 . 賢

2廼=乃卿 1合=含⊜

3盤∥螺⊜米

4持=待命師

(279 b 8—19)

聞賢者。 告來賢者。氏黑山賢者。經刹利賢者。博 6者。氏梵經賢者。多欲賢者。王宮生賢者。 越賢者。癡王賢者。氏戒聚賢者。類親賢 知宿命賢者。了深定賢者。善來賢者。離 大迦旃延賢者。多睡賢者。大賈師賢者。 舍利弗賢者。大目揵連賢者。大迦葉賢者。 葉賢者。治恒迦葉賢者。金杵坦迦葉賢者。 賢者。氏聚迦葉賢者。牛呵賢者。上時迦 大瘦短賢者。盈辨了賢者。不爭有無賢者。 安詳賢者。能讚賢者。滿願臂賢者。無塵 名曰知本際賢者。馬師賢者。大力賢者。

2杵≒朽⊜、杆剱 1讚=贊⊜\*

4〔舍利弗…賢者〕十六字一國 3 坦 = 埋 愛

6告二吉田歌 5了=子⊕愛

7經刹利賢者=多欲賢者®

(91 c 6—12)

難。皆如斯等上首者也。

1 盤 = 螺⊖

弗・尊者大目肄連・尊者劫賓那・尊者大 尊者那提迦葉・尊者摩訶迦葉・尊者舍利 者喜樂・尊者善來・尊者羅云・尊者阿 伏・尊者面王・尊者果乗・尊者仁性・尊 願子・尊者離障閡・尊者流灌・ 尊者堅 住·尊者大淨志·尊者摩訶周那·尊者滿 王・尊者優樓頻査迦葉・尊者伽耶迦葉・ 者名聞・尊者善賞・尊者具足・尊者牛 語・尊者大號・尊者仁賢・尊者離垢・尊 其名曰尊者了本際・ 尊者正願・ 尊者正

4喜=嘉⊖、流布本亦同

3果=異⊖、流布本亦同 2[閡]-⊜、流布本亦同

(318 a 7 - 18)

**囉嘝儞枳嚢。尊者摩賀囉倪。尊者波囉野** 拏。尊者須菩提。尊者哩嚩帝。尊者佉禰 尼子。尊者阿那律。尊者喜。尊者緊鼻哩 連。尊者摩訶迦旃延。尊者摩訶俱絺羅。 尊者那提迦葉。尊者舍利子。尊者大目乾 枳囊。尊者憍梵波提。尊者優樓頻螺迦葉。 稱天。尊者離垢。尊者妙臂。尊者布闌拏 麼窓比拏。尊者大名。尊者跋多婆。尊者 其名曰尊者阿若憍陳如。尊者馬勝。 者羅睺羅。尊者善來。如是等三萬二千人 尼枳囊。尊者嘝拘隸囊。尊者阿難陀。尊 尊者劫賓那。尊者摩訶鄭那。尊者彌多羅

1個=雅の動

摩訶劫賓那。摩訶注那。滿慈子。阿尼樓 訶迦葉。舍利弗。大目揵連。摩訶迦旃延。 優樓頻蟿迦葉。那提迦葉。伽耶迦葉。摩 無垢。須跋陀羅。善稱圓滿。憍梵鉢提。 其名曰尊者阿若憍陳如。馬勝。大名有賢。

陀。有光善來。羅睺羅。阿難陀等。而爲

離波多。上首王。住彼岸摩俱羅。難

1王=正卿

長者。安吉長者。施寶盈長者。欣讚長者。長者。具足寶長者。名遠聞長者。香辟疫長者。與聲長者。於英長者。善容安念衆長者。快臂長者。火英長者。善容自淨比丘尼。清信士名曰給飯孤獨長者。 凉。名曰忍苦樂。名曰樂愛優婆夷。如此 名曰黑哲。名曰信法。名曰軟善。名曰樂 比丘尼。體柔軟比丘尼。勇生行比丘尼。 尼。蓮華色比丘尼。生地動比丘尼。生地 其女弟子。名曰大欽姓比丘尼。幻者比丘<sup>(279b19-c5)</sup> 之人皆一種類。消盡諸垢勇淨者也。無數 **擔比丘尼。生則侍者頭痛比丘尼。安豐殖** 寶珥長者。寶結長者。淸信女名曰生僂。 胎施殷長者。供異道長者。勇降怨長者。

之衆悉共大會。

2姓=性⊜ 1(仁吉)+其自動

3華=香⊜

4擔≡擔⊕®

6容=客數 5火=大郵

7疫Ⅱ度®

8哲=哲の 9 軟 = 濡酸

(265 c 15-22)

薩・慈氏菩薩等。 薩・空無菩薩・神通華菩薩・光英菩薩・ 又賢護等十六正士。善思議菩薩・信慧菩 又與大乘衆菩薩俱。 行菩薩・解脫菩薩・皆遵普賢大士之德。 薩・香象菩薩・寶英菩薩・中住菩薩・制 慧上菩薩・智幢菩薩・寂根菩薩・願慧菩 此賢劫中一切菩薩。 普賢菩薩・妙徳菩

1選=導⊜

(91 c 12—19)

賢之道。 衆俱。所謂善思惟義菩薩。慧辯才菩薩。 訶薩衆。前後圍繞。又與賢護等十六丈夫 師利菩薩。彌勒菩薩。及賢劫中諸菩薩摩 薩。寶幢菩薩等。而爲上首。咸共遵修普 智上菩薩。寂根菩薩。慧願菩薩。香象菩 觀無住菩薩。善化神通菩薩。光幢菩薩。 復有菩薩摩訶薩衆。所謂普賢菩薩。文殊

1化=華⇔

(265 c 22—266 a 10)

2 辰 ≡ 菱 €、

3加=跏邑、流布本亦同2振=髲邑、流布本亦同

(91 c 19-92 a 4)

稱揚。菩薩爾時。受草自敷菩提樹下。結加趺坐。我究竟彼岸。願於一切世界之中成等正覺。又願生彼兜率陀天。於彼壽終降生右脇見行七步。放生彼兜率陀天。於彼壽終降生右脇見行七步。放生彼兜率陀天。於彼壽終降生右脇見行七步。放生彼兜率陀天。於彼壽終降生右脇見行七步。放然門連問。最爲尊貴。釋梵諸天咸來親奉。又見習切世間。最爲尊貴。釋梵諸天咸來親奉。又見習切世間。最爲尊貴。釋梵諸天咸來親奉。又見習以光明。菩薩爾時。受草自敷菩提樹下。結加趺坐。 與書計曆數聲明伎巧醫方養生符印。及餘博戲擅裝完了在黃河行應道場。龍王迎讚。諸菩薩來右繞 以此門之。於彼壽終降生右脇見行七步。放生彼兜率陀天。於彼壽終降生右脇見行七步。放生彼兒本

2纓絡及=瓔珞反磐1見=現⊜磐\*

(266 a 10—24)

雖量。 整量。 能量。 能量。 能力皆令降伏。得微妙法成最正覺。釋梵祈勸請轉力皆令降伏。得微妙法成最正覺。釋梵祈勸請轉力皆令降伏。得微妙法成最正覺。釋梵而動語轉力皆令降伏。複微班網消滅諸見。散諸塵勞壞諸怖莫不歸伏。摑裂邪網消滅諸見。散諸塵勞壞諸怖莫不歸伏。摑裂邪網消滅諸見。散諸塵勞壞諸怖莫不歸伏。摑裂邪網消滅諸見。散諸塵勞壞諸怖莫不歸伏。摑裂邪網消滅諸見。散諸塵勞壞諸、一切世界六種隱動。總攝魔界動魔宮殿。衆魔懾、一切世界六種隱動。總攝魔界動魔宮殿。衆魔懾、一切世界六種隱動。總攝魔界動魔宮殿。衆魔懾、一切世界六種隱動。總攝魔界動魔宮殿。衆魔懾、一切世界六種隱動。 然塹。嚴護法城開闡法門。光明普照無量佛土。 光融佛法宣流正化。入國分衞獲諸豐饍。貯功德。 光融佛法宣流正化。入國分衞獲諸豐饍。貯功德。 光融佛法宣流正化。入國分衞獲諸豐饍。貯功德。 光融佛法宣流正化。入國分衞獲諸豐饍。貯功德。 光融佛法宣流正化。入國分衞獲諸豐饍。貯功德。 光融佛法宣流正化。入國分衞獲諸豐饍。 於暫。嚴護法城開闡法門。光羅斯污顯明清白。 光融佛法宣流正化。入國分衞獲諸豐饍。 於暫。嚴護法城開闡法門。 光平之, 一切世界六種隱動。 一切世界六種隱動。 一切世界六種隱動。 一切世界六種隱動。 一切世界六種隱動。 總議,以諸法藥救療三苦。 一切世界六種隱動。 一切世界六種隱動。 一切世界六種隱動。 一切世界六種隱動處。 一切世界六種隱動。 一切一切一。 一切一。 一述一。 一述一。

2殖=植⊜、流布本亦同1懾=慴⊜、流布本亦同

2佛=信@!

(266 a 25— b 13)

7中下=化終卿 8揚流布本作暢5無畏+(之網)員、流布本亦同6幻+(化之)員、流布本亦同6幻+(化之)員、流布本亦同1感流布本作致2導=道員\*3導=道卿4衆人=衆生員

(92 a 14—b2)

善能了知。佛華三昧隨時悟入。 善能了知。佛華三昧隨時悟入。 善能了知。佛華三昧隨時悟入。 善能了知。佛華三昧隨時悟入。 一切陀羅尼門。廣大諸根辯才決定。於菩薩藏法 地。及得一切陀羅尼門。廣大諸根辯才決定。於菩薩所 是因陀羅網能破魔網。壞諸見網入有情網。能超煩惱眷屬 學因陀羅網能破魔網。壞諸見網入有情網。能超煩惱眷屬 學因陀羅網能破魔網。壞諸見網入有情網。能超煩惱眷屬 學因陀羅網能破魔網。壞諸見網入有情網。能超煩惱眷屬 學因陀羅網能破魔網。壞諸見網入有情網。能超煩惱眷屬 學因陀羅網能破魔網。壞諸見網入有情網。能超煩惱眷屬 學因陀羅網能破魔網。壞諸見網入有情網。能對中平等趣 對於人。遠出聲聞辟支佛地。入空無相無願法門。而 於彼相中實無可得。如是如是諸菩薩等。善學無邊 如是諸佛刹中皆能示見。譬如幻師善知幻術而能示見男女 如是諸佛刹中皆能示見。譬如幻師善知幻術而能示果男女

(266 b 13—26)

議。如是菩薩無量大士。不可稱計一時來會議。如是菩薩無量大士。不可稱計一時來會大家定門。悉觀現在無量諸佛無量功德。智慧聖明不可思大悲愍衆生。演慈辯授法眼。杜三趣開善門。以不請之與大悲愍衆生。演慈辯授法眼。杜三趣開善門。以不請之與大悲愍衆生。演慈辯授法眼。杜三趣開善門。以不請之與大悲愍衆生。演慈辯授法眼。杜三趣開善門。以不請之與大悲愍衆生。演慈辯授法眼。杜三趣開善門。以不請之與大悲愍衆生。演慈辯授法眼。杜三趣開善門。以不請之大。而到善本皆度彼岸。悉獲諸佛無量功德。智慧如來辯才之智。獨難諸関不開。悉觀現在無量諸佛。一念之頃無不周遍。濟諸住深定門。悉觀現在無量諸佛。一念之頃無不周遍。濟諸

8 [無量] - ⊜、流布本亦同
2 衆生』諸庶⊜、流布本亦同
3 任『擔⊜、流布本亦同
5 愛 = 受刪
6 之若 = 若自⊜、流布本亦同
6 之若 = 若自⊜、流布本亦同

2 b 2—13)

(300 a 19-26)

前以頭面著佛足。卽長跪叉手。問佛言。變光。色甚大明。阿難。卽起更被袈裟。 今日佛面光色。何以時時更變明乃爾乎。 時佛坐息思念正道。面有九色光。數千百 意。願欲聞之。 我未曾見三耶三佛光明威神乃爾。獨當有 我侍佛已來。未曾見佛面有如今日色者。 今佛面光精數千百色。上下明好乃如是。

2已=以第 1郎=却⑤

(279 c 5—13)

國今現在佛 爾。我未曾見至眞等正覺光明威神有如今 面目光精數百千色。上下明徹好乃如是。 面目光色。何以時時更變明乃爾乎。今佛 服稽首佛足。長跪叉手。前白佛言。今佛 變光甚大明。賢者阿難卽從座起。更正衣 我侍佛已來未曾見佛身體光曜巍巍重明**乃** 於時佛坐思念正道。面有九色光。數千百 日明好不妄。會當念諸過去當來若他方佛

10-以6米

(266 b 27 — c 7)

導師行。 妙如今。 如來德。 奇特法。 暢表裏。威容顯耀超絕無量。 悦豫。姿色清淨。光顏巍巍。如明鏡淨影 爾時世尊。諸根悅豫。姿色清淨。光顏巍 **肩。長跪合掌而白佛言。今日世尊。諸根** 巍。尊者阿難承佛聖旨。卽從座起偏袒右 唯然大聖我心念言。 今日世英住最勝道。 今日世雄住佛所住。 去來現在佛佛相念。

未曾瞻覩殊

今日世傳住 今日世眼住

2耀流布本作曜 1鏡淨流布本作淨鏡 諸佛耶。

何故威神光光乃爾。

得無今佛念 今日天尊行

3曾=賞象②、 常卿

4(之)+法員

5(諸)+佛母、 流布本亦同

6(之)+行⊜

7(之)+道員

8(之)+德員

9在流布本作佛

(92 b 13—20)

思惟去來現在諸佛。世尊何故住斯念耶。 行如來行皆悉圓滿。 喜得瞻仰生希有心。 又如明鏡凝照光暉。從昔已來初未曾見。 右肩右膝著地。合掌向佛白言。大德世母。 爾時尊者阿難。從坐而起整理衣服。偏袒 身色諸根悉皆淸淨。威光赫奕如融金聚。 世母今者。入大寂定 善能建立大丈夫行。

(318 a 19—23)

等覺。 及過去未來諸佛所行。願爲宣說。 如是功德得未曾有。云何所行廣大妙行。 著地合掌頂體。白佛言。世尊。如來應正 爾時尊者阿難。即從座起偏袒右肩。右膝 諸根清淨。面色圓滿。寶利莊嚴。

(300 a 26-b7)

爾耳。 諸所教勅者。我輒如佛意。今佛獨當念。每佛坐起行來出入。所欲至到當所作爲。 我令問佛也。我自從善心知佛意問佛爾。阿難白佛言。無有諸天神教我。亦無諸佛教 佛言賢者阿難。有諸天神教汝。若諸佛教 汝。今問我者耶。汝自從善意出問佛耶。 現在佛。獨展轉相思念故。佛面色光明乃 諸已過去佛。諸當來佛。若他方佛國。今

(279 c 14-19)

獨當展轉相思。故使面色光明乃如此耳。 所當作爲。所當教勅。我輒知佛意。今佛 佛告阿難。有諸天來敎汝。諸佛敎汝令問 白佛耳。每佛坐起若行出入。有所至到。 諸天無諸佛教。我今問佛者。自從意出來 **我耶。若自從智出乎。阿難白佛言。亦無** 

無有諸天來教我者。自以所見問斯義耳。 於是世尊告阿難曰。云何阿難。諸天敎汝 來問佛耶。自以慧見問威顏乎。阿難白佛。 (266 c 7—10)

2爾≡耳⊜\* 3如=知象员

1令=今②卿

爾時佛告阿難。 念非因天等。 白佛言。世尊。 諸天來告汝耶。 汝今云何能知此義。 我見如來光瑞希有故發斯 爲以見我及自知耶。阿難 爲有

(300 b 7—19)

佛意。若不妄在佛邊侍佛也。 王人民。 乃有華出耳。世間有佛。甚難得值也。今 汝皆度脫之。佛言。佛威神甚重難當也。 今諸天世間帝王人民。及蜎飛蠕動之類。 蠕動之類。累劫百千億萬倍也。佛言阿難 天下阿羅漢辟支佛。布施諸天人民及蜎飛 深大快多所度脫。若問佛者。 佛言。善哉善哉。 我出於天下作佛。若有大德聖明善心豫知 有優曇樹。但有實無有華也。天下有佛。 大善當爾。 汝所問者甚深。汝乃慈心於佛所哀諸天帝 若比丘僧比丘尼優婆塞優婆夷。 皆過度之。佛語阿難。 賢者阿難。 勝於供養 汝所問者甚 。如世間

(279 c 19—280 a 2)

佛邊侍佛也。若今所問善聽諦聽。 若有大德聰明善心。豫知佛意。若不忘在 世間有佛甚難得值。今我作佛出於天下。 但有實無有華。天下有佛。 過度之。佛語阿難。如世間有優曇鉢樹。 丘比丘尼優婆塞優婆夷大善。當爾爾。皆 深。汝乃慈心。於佛所哀。諸天人民。若比 之。佛言。佛威神甚重難當。若所問者大 天帝王人民。及蜎飛蠕動之類。汝皆度脫 類累劫。百千萬億倍矣。佛言阿難。今諸 漢辟支佛。布施諸天人民。及蜎飛蠕動之 所度脫、若問佛者。 佛言。善哉阿難。 若所問者。甚深快善多 勝於供養一天下阿羅 乃有華出耳。

1 爾=時動

6 c 10—22)

對日唯然願樂欲聞。 對日唯然願樂欲聞。 對日唯然願樂欲聞。 對日唯然願樂欲聞。

1盡流布別本作蓋

3·喰=/食®®、流布本亦同、餐廳 之利⊜流布本作欲拯群萌惠以眞實之利 2·普令群萌獲眞法利=欲拯濟群萌惠以 眞實

(92 b 23— c 6)

說。阿難白佛言。唯然世尊。願樂欲聞。 微妙辯才。能問如來如是之義。汝爲一切 一切故。如來應正等覺。善能開示無量知見。 一切故。如來應正等覺。善能開示無量知見。 一切故。如來應正等覺。善能開示無量知見。 一切故。如來應正等覺。善能開示無量知見。 一切故。如來應正等覺。善能開示無量知見。 一切故。如來與見無有障礙。阿難。如來應 正等覺欲樂住世。能於食頃住無量無數百 一億那由他劫。若復增過如上數量。而如 來身及以諸根無有增減。何以故。如來應 是故阿難諦聽善思念之。吾當爲汝分別解 是故阿難諦聽善思念之。吾當爲汝分別解 是故阿難論聽善思念之。吾當爲汝分別解

(318 a 23—26)

善思念之。如來應供正遍知。今爲汝說。懷慈愍心。能問如來微妙之義。汝今諦聽佛告阿難、善裁善哉。汝爲利益一切衆生。

過去。 俱樓。已過去。次復有佛。名軷陀尼。已 遰波羅夜蔡。已過去。次復有佛。名彌離 名那竭脾。已過去。次復有佛。名者梨俱 有佛。名阿難那利。已過去。次復有佛。 名提惒竭羅。次復有佛。名旃陀倚。已過 已過去。次復有佛。名拘還彌鉢摩耆。已 扈斯。已過去。次復有佛。名須耶惟于沙。 名墮樓勒耶。已過去。次復有佛。名旃陀 復有佛。 過去。次復有佛。名朱晞波。已過去。次 去。次復有佛。名維末樓。已過去。次復 其劫無央數不可復計。乃爾時有過去佛。 佛告阿難。前已過去事。摩訶僧祗已來。 **次復有佛。名須摩扶劫波薩多。已過** 次復有佛。名屍利滑妓。已過去。 名凡扶坻。已過去。次復有佛。

> 無邊幅不可議。及爾時有過去佛。名定光佛語阿難。前已過去劫。大衆多不可計。 名日月香。復次有佛。名安明山 如來。復次有佛。名曰曜光。復次有佛。  $(280 \pm 2 - 6)$

(300 b 19— c 4)

2定=錠員 1及≡乃⊜

曰光遠。次名月光。次名栴檀香。次名善 量衆生。皆令得道乃取滅度。次有如來名 央敷劫。錠光如來興出於世。 数化度脫無 佛告阿難。乃往過去久遠無量不可思議無

→ Dīpaṃkara

(266 c 23—27)

(318 a 27—b6)

出世。名須彌劫如來。 現世間。名鉢囉多波野輸如來。又彼佛前 如來應正等覺。彼然燈佛前。復有世母出 **祇劫。爾時有佛世尊出現於世。名曰然燈** 佛告阿難。如過去無量無邊不可思議阿僧 世。名賛那藝誐囉護如來。又彼佛前有佛 有佛出世。名發光如來。又彼佛前有佛出

(92 c 7−11)

3遭=遮⊜ 2者□耆⊕

1已來 以來母字

4屍=尸母

5滑∥猾⊕

高劫佛。 爾時佛告阿難。往昔過阿僧祇無數大劫。 有苦行佛出興于世。苦行佛前復有如來號 有佛出現號曰然燈。於彼佛前極過數量。 於彼佛前有蘇迷盧積佛。盧積佛前復有妙 爲月面。月面佛前過於數量。有旃檀香佛

1現=見象

#### (300 c 4—14)

摩积提。已過去。次復有佛。名屬摩提。已過去。次復有佛。名耆頭摩提。已過去。次復有佛。名產與路蔡。已過去。次復有佛。名滿呼群尼與路蔡。已過去。次復有佛。名滿呼群尼與路蔡。已過去。次復有佛。名滿呼群尼以記去。次復有佛。名阿術祇陀揭蟄。已過去。次復有佛。名阿術祇陀揭蟄。已過去。次復有佛。名阿術祇陀揭蟄。已過去。次復有佛。名阿術祇陀揭蟄。已過去。次復有佛。名阿術祇陀揭蟄。已過去。次復有佛。名阿斯提。已過去。次復有佛。名阿斯提。已過去。次復有佛。名阿斯提。已過去。次復有佛。名阿斯提。已過去。次復有佛。名阿斯提。已過去。次復有佛。名阿斯提。已過去。次復有佛。名阿斯提。已過去。次復有佛。名阿斯提。已過去。次復有佛。名屬於

1 拔= 戦命 9

(280 a 6—21)

明華。復次有佛。名神通遊持意如海。復 復次有佛。名日月面。復次有佛。名無應 名溫和如來。復次有佛。名曰法意。\* \*除衆冥。復次有佛。名日光蓋。復次有佛。 名心持道華無能過者。復次有佛。名積衆 復次有佛。名曰日音聲。復次有佛。名光 佛。名曰琉璃光。復次有佛。名日月光。 焰寶光。復次有佛。名曰有擧地。復次有 復次有佛。名大音王。復次有佛。名寶潔 曰如龍無所不伏。復次有佛。名曰日光。 垢。復次有佛。名無沾汚。復次有佛<mark>。</mark>名 次有佛。名妙琉璃紫磨金焰。復次有佛。 曰大香聞。復次有佛。名曰降棄恚嫉。復 次有佛。名嗟歎光。復次有佛。名具足寶 復次有佛。名水月光。復次有佛。名 復次有佛。名光開化。復次有佛。名 復次有佛。名曰金藏。復次有佛。名

2名+(日)⊖\*

(266 c 27—267 a 11)

1種流布本作動

(92 c 12--21)

1姓=性の99

 $(318 \, b \, 6 - c \, 3)$ 

月光如來。又彼佛前有佛出世。名破無明 月光如來。又彼佛前有佛出世。名最上瑠 瑚蓋如來。又彼佛前有佛出世。名三乘法 黑暗如來。又彼佛前有佛出世。名眞珠珊 華林通王如來。又彼佛前有佛出世。名一 璃光如來。又彼佛前有佛出世。名慧花開 名寶光如來。又彼佛前有佛出世。名持多 出世。名勇猛峯如來。又彼佛前有佛出世。 彼佛前有佛出世。名施光如來。又彼佛前 彼佛前有佛出世。名吉祥峯如來。又彼佛 又彼佛前有佛出世。名散華莊嚴如來。又 出世。名不動地如來。又彼佛前有佛出世。 前有佛出世。名火光如來。又彼佛前有佛 如來。又彼佛前有佛出世。名山響音王如 又彼佛前有佛出世。名月面如來。又彼佛 心行出生如來。又彼佛前有佛出世。名大 德得通如來。又彼佛前有佛出世。名過日 佛出世。名離一切垢如來。又彼佛前有佛 前有佛出世。名持海慧自在通王如來。又 王如來。又彼佛前有佛出世。名日音如來。 名瑠璃光如來。又彼佛前有佛出世。名月 又彼佛前有佛出世。名金藏如來。又彼佛 名龍主如來。又彼佛前有佛出世。 佛出世。名無著如來。又彼佛前有佛出世。 前有佛出世。名無垢面如來。又彼佛前有 有佛出世。名大香象光如來。又彼佛前有 來。又彼佛前有佛出世。名須彌峯如來。

|       | 有佛。  | 次復有  |
|-------|------|------|
| Ä     | 名樓   | 佛。   |
| を口張了。 | 耶帶。  | 名篩耶  |
|       | 已過去。 | 維頗質。 |

(300 c 14-18)

僧迦羅彌樓迦帶。已過去。次復有佛。名有佛。名樓耶帶。已過去。次復有佛。名 **曇味摩提阿維難提。已過去。** 巳過去。次復

佛。名不可勝。 \*和日世豪。復次有佛。名曰淨音。復次有

復次有佛。名師子威象王歩。復次有佛。(280 a 21—23)

(267 a 11—13)

處世。如此諸佛皆悉已過。 次名鸞音。次名師子音。次名龍音。次名

又彼佛前有佛出世。名師子海峯自在王如 來。又彼佛前有佛出世。名梵音聲自在王 (318 c 3-5)

(92 c 21-23)

佛出現於世。相去劫數皆過數量。 有師子吼蟲鴈聲佛。梵音龍吼佛。如是等

-14-

(300 c 18-22)

間教授。壽四十二劫。乃爾時世有大國王。 佛告阿難。次復有佛。名樓夷亘羅。在世 才。智慧勇猛。與世人絕異。 行作沙門。字曇摩迦。作菩薩道。 王闡佛經道。心卽歡喜開解。便棄國捐王。 為人高

復次有佛。名樓夷亘羅。在中敎授四十二(280 ª 24—b 1) 無能踰者。與世絕異。 摩迦留。發菩薩意。爲人高才。智慧勇猛。 及世人民。說經講道莫能過者。世饒王聞 劫。皆已過去。乃爾劫時作佛。天上天下 人中之雄。經道法中勇猛之將。佛爲諸天 經道歡喜開解。便棄國位行作比丘。名曇

以互證本經王聞經道王字不應與世饒連讀 無量壽經云次有佛名世自在來時有國王可 '明註曰乃爾劫時下至王文中疑有脫 誤 謹 按 後更名法寶藏比丘者 此世饒是世饒王如來此王是國王曼摩迦留

(267 a 14-18)

明行足善逝世間解無上士調御丈夫天人師 爾時次有佛。名世自在王如來應供等正覺 曰法藏。高才勇哲與世超異。 發無上正眞道意。棄國捐王行作沙門。號 佛世尊。時有國王。聞佛說法心懷悅豫尋

∾ Dharmākara ⊣Lokeśvararāja

(318 c 5—9)

作法。信解第一。明記第一。修行第一。 等覺明行足善逝世間解無上士調御丈夫天 又彼佛前有佛出世。名世自在王如來應正 精進第一。智慧第一。大乘第一。 人師佛世尊。 而於法中。有一苾芻。名曰

中有一比丘。 世主佛前無邊劫數有佛出世。號世間自在 慧力增上。其心堅固不動。 丈夫調御士天人師佛世尊。阿難。彼佛法 王如來應正等覺明行圓滿善逝世間解無上 彼龍吼佛未出世前無央數劫。有世主佛。 名曰法處。有殊勝行願及念 福智殊勝人相

(300 c 22-23)

叉手。 往到樓夷亘羅佛所。前爲佛作禮。却長跪

1却(住)⊖

(280 b 1-2)

證佛言到世饒王佛所。稽首爲禮。長跪叉手。稱

(267 a 18-20)

長跪合掌以頌讚曰。稽首佛足右遶三匝。

(318 c 9—12)

於一面立。卽以伽他嘆佛面色端嚴。復發爾時苾芻。離自本處來詣佛前。頭面禮足

1他=蛇命

廣大誓願。頭日

(92 c 29-93 a 2)

所。偏袒右肩頂禮佛足。向佛合掌。以頌阿難。彼法處比丘。往詣世間自在王如來

1頭=偶動

(280 b 3-14)

若以日摩尼 如是之焰明 無量之光曜 威神無有極 火月水之形 無能與等者

顏色難稱量 其景不可及 其色亦難比 一切世之最

或以三昧定如是大音聲 威德無有輩 精進及智慧 殊勝亦希有 遍諸無數刹

瞋恚及愚癡 深微諦善念 持覺若如海 從是得佛法 世尊之所無 其限無有底

嗟歎佛世雄 Ⅰ或≡成⊜ 終始無厭足

(267 a 21-28)

光顏巍巍 皆悉隱蔽 無與等者 猶如聚墨 日月摩尼 威神無極 如來容顏 珠光炎耀 如是炎明

世尊永無 窮深盡奥 殊勝希有 深諦善念 人雄師子 究其崖底 神德無量 無明欲怒 諸佛法海

> 超過無邊惡趣門 智慧廣大深如海 宜揚戒定精進門

內心清淨絕塵勞 速到菩提究竟岸

通達甚深微妙法

戒聞精進 超世無倫

三昧智慧 正覺大音

響流十方 威德無侶

1如流布本作若

2容額=額容⊜

3崖=涯⊜、流布本亦同

(93 a 3—9)

又能現一妙色身 世尊能演一音聲 **惑盡過亡應受供** 如來無量無邊光 心流覺慧如大海 戒定慧進及多聞 一切日月摩尼寶 如是聖德惟世尊 善能了知甚深法 普使衆生隨類見 佛之光威皆映蔽 舉世無光可能喻 有情各各隨類解 一切有情無與等

願我得佛淸淨聲 光明無量照十方 如來微妙色端嚴 (318 c 13-18) 日月火珠皆暱曜 法音普及無邊界 一切世間無有等

- 17-

(280 b 15—27)

如是佛之數 假令有百千 檀施調伏意 過度於生死 計以沙等佛 吾誓得佛者 如是三昧定 **令我作佛時** 處處人民見 佛如好花樹 一切諸恐懼 莫不愛樂者 使如恒水沙 億萬那術佛 我爲獲大安 普逮得此事 智慧爲上最 戒忍及精進 無不解脫者 願使如法王 一切皆供養 一切皆歡喜

1道=覺⊖

不如求正道

堅勇而不怯

戒忍精進 **震動大千** 斯等諸佛 無量大聖 爲作大安 吾誓得佛 過度生死 功德廣大 (267 a 29-b7) 智慧深妙 不如求道 假令有佛 普行此願 如是三昧 數如恒沙 靡不解脫 願我作佛 堅正不却 供養一切 一切恐懼 智慧爲上 齊聖法王 光明威相 百千億萬 布施調意

2令流布本作使 1徳=勳⊖、流布本亦同

(93 a 10—16)

百千俱胝那由他 極彼恒沙之數量 高千俱胝那由他 極彼恒沙之數量 聚烯扁萘等如來 我今稱讚諸功德 冀希福慧等如來 我今稱讚諸功德 冀希福慧等如來 我今稱讚諸功德 冀希福慧等如來

(318 c 19—24)

恒河沙數佛世母 令我成就寂滅果常行布施及戒忍 精進定慧六波羅常行布施及戒忍 精進定慧六波羅為被群生大導師 度脫老死令安隱為被群生大導師 度脫老死令安隱

(280 b 28— c 13)

幸佛見信明 國如泥洹界 其衆殊妙好 令我爲世雄 如是精進力 光焰一切炤 復倍不可計 譬如恒水中 發願在於彼 已來到我國 十方往生者 我當常愍哀 十方諸世尊 其心悅淸淨 度脫一切人 威神難可量 遍此諸數國 流沙之世界 皆有無礙慧 精進力所欲 是我第一證 快樂喜安隱 而無有等雙 道場踰諸刹 國土最第一 無數之刹土

令我身止住 常念此尊雄 於諸苦毒中 知我心所行

(267 b 8 - 18)

已到我國 度脫一切 知我心行 國土第一 譬如恒沙 是我眞證 國如泥洹 如是精進 無數刹土 十方世尊 快樂安隱 威神難量 假令身止 其衆奇妙 光明悉照 諸佛世界 智慧無礙 發願於彼 十方來生 而無等雙 我當愍哀道場超絕 幸佛信明心悅淸淨 常令此尊 令我作佛 遍此諸國 諸苦毒中 力精所欲 復不可計

度盡阿鼻苦衆生

所發弘誓永不斷

我行精進 1 愍哀流布本作哀愍 忍終不悔

2 到 = 至⊜

3隱流布本作穩

4信明=明信⊜

5令=使⊜

我行精進力

忍之終不悔

唯佛聖智能證知 如是無等佛刹中 十方最勝之大士 我今希求堅固力 彼皆當往生喜心 安處群生當利益

縦沈無間諸地獄

切世間無礙智

應當了知如是心 如是願心終不退 及以無邊勝進力 又願當獲大神光

**感得殊勝廣淨居** 倍照恒沙億佛刹 (93 a 17-23)

復有十方諸佛刹 (318 c 25-319 a 1)

殊勝莊嚴無等倫 所有無邊世界中

願我精進恒決定 速生我刹受快樂 常運慈心拔有情 不久俱成無上道 輪迴諸趣衆生類 願我成就利群品 恒放光明照一切

(300 c 23 -301 a 2)

四是者寧可得不。 如是者寧可得不。 如是者寧可得不。 如是者寧可得不。

(280 c 14—20)

1唯=惟⊕

(267 b 19—23)

苦之本。 苦之本。 苦之本。 我發無上正覺之心。願佛爲我 量妙土。令我於世速成正覺。拔諸生死動 廣宣經法。我當修行攝取佛國淸淨莊嚴無 廣之經法。我當修行攝取佛國淸淨莊嚴無

(319 a 2-6)

修持嚴土之行。 尊。說諸佛刹功德莊嚴。若我得聞。恒自藐三菩提心。樂求無上正等正覺。唯願世已。白世自在王如來。我今發阿耨多羅三已。白世自在王如來。我今發阿耨多羅三爾時世尊告阿難言。 彼作法苾芻說是偈

(93 a 24—27)

等成大菩提。具攝清淨莊嚴佛土。如來爲我演說如是等法。令於世間得無等尊。我今發阿耨多羅三藐三菩提心。惟願復次阿難。 法處比丘。 讚佛德已 白言世

1惟=唯變

成滿所願。 如所修行莊嚴佛土。汝自當知。比丘白佛。佛語阿難。時世自在王佛。告法藏比丘。 佛如來淨土之行。我聞此已。當如說修行 斯義弘深非我境界。唯願世魯廣爲敷演諸 (267 b 23—27)

Ⅰ語=告⊜

4如流布本作汝

2 自在流布本作饒 3 告 = 語⊕

(319 a 6-10)

如來應正遍知。願爲宣說諸佛刹土莊嚴之 思惟。修何方便。而能成就佛刹莊嚴。苾獨 爾時世自在王如來。告作法苾獨言。汝自 白言。我智慧微淺。不能了知嚴刹之行。

(93 a 27—b1)

說餘佛土淸淨莊嚴。我等聞已誓當圓滿。 言。世傳。我無威力堪能攝受。唯願如來 佛告比丘。汝應自攝淸淨佛國。法處白佛

(301 a 2-10)

億佛國土中。諸天人民之善惡。國土之好 是。卽大歡喜踊躍。其佛卽選擇二百一十 願爾。曇摩迦菩薩。聞樓夷豆羅佛說經如 可得乎求索精進不休止。會當得心中所欲 盡令空得其底遲。人至心求道。何如當不 快善。即爲疊摩迦菩薩說經言。譬如天下 佛語阿難。其樓夷亘羅佛。知其高明所願 大海水。一人斗量之。一劫不止。尚可枯 爲選擇心中所欲願。

1遲=泥⊖

2進+(進)⊜ 1升=斗⊜ (280 c 20-29)

ii. 所欲願耳。 不可得乎。求索精進不休止者。會得心中 令海空竭得其底泥。人至心求道。何而當 水。一人升量之。一劫不止。尚可枯盡。 佛語阿難。其世饒王佛。知其高明所願快 即爲法質藏菩薩說經言。 譬如大海

願用與之。 歡喜踊躍。其佛則爲選擇二百一十億佛國 法寶藏菩薩。聞世饒王佛說經如是。則大 中諸天人民善惡國土之好醜。爲選心中所

悉現與之 心精進求道不止會當剋果。何願不得 佛刹土天人之善惡國土之粗妙。應其心願

2粗=麁⊜、流布本亦同 1斗流布本作升

(93 b 1-2)

足莊嚴。說是法時經于億歲。 爾時世尊。爲其廣說二十一億清淨佛土具

(267 b 27 - b 5)

於是世自在王佛。即爲廣說二百一十億諸 量經歷劫數。尚可窮底得其妙寶。人有至 爲法藏比丘而說經言。譬如大海。一人斗爾時世自在王佛。知其高明志願深廣。卽

1由+(他)動

(319 a 10-12)

胝那由佛刹功德莊嚴廣大圓滿之相。經於時世自在王如來。卽爲宣說八十四百千俱 一劫方可究竟。

-- 22 --

(267 c 8-10)

佛壽命四十二劫。阿難白佛。彼佛國土壽量幾何。佛言。其

(319 a 12-14)

自在王佛齊量長短云何說土經於一劫。佛兵四年時阿難聞是事已。白佛言。世尊。彼世

告阿難。彼佛壽命滿四十劫。

(93 b 5-7)

幾何。世尊告曰。彼佛壽量滿四十劫。阿難白佛言。世尊彼世間自在王如來壽量

23 -

夷亘羅佛說經竟。疊摩迦便一其心。即得1301a10—16) 事供養。諸已過去佛。 所願。便結得是二十四願經。則奉行之。 精進勇猛勤苦求索。如是無央數劫。所師 天人民之善惡。國土之好醜。即選擇心中 天眼徹視。悉自見二百一十億諸佛國中諸 亦無央數。

2結=經® 1(樓)+夷母

> 世饒王佛說經竟。法寶藏菩薩便壹其心。 (280 c 30-281 a 5)

事供養諸佛已。過去佛亦無央數。 精進勇猛勤苦求索。如是無央數劫。所師 欲願。便結得是二十四願經。則奉行之。 中諸天人民之善惡國土之好醜。則選心所 則得天眼徹視。悉自見二百一十億諸佛國

1諸佛已=請已⊜

(267 c 5-8)

嚴佛國淸淨之行。 時彼比丘聞佛所說嚴淨國土。皆悉覩見超 切世間無能及者。具足五劫。思惟攝取莊 發無上殊勝之願。其心寂靜志無所著。一

1超=起⊜

(319 a 15-19)

俱胝那由他佛刹功德莊嚴之事。明了通達 阿難。彼作法苾獨。聞佛所說八十四百千 退。往一靜處獨坐思惟。修習功德莊嚴佛 如一佛刹。即時會中頭面禮足。辭佛而 發大誓願經於五劫。

(93 b 3-5)

中。所有嚴淨之事悉皆攝受。旣攝受已。 阿難。 法處比丘。 於彼二十 一億諸佛土 滿足五劫思惟修習。

(301 a 16—23)

1從=行⊜

(281 a 5—12)

異。皆無有能及者。 名無量清淨覺最尊。智慧勇猛光明無比。 今現在所居國甚快善。在他方異佛國教授 今現在所居國甚快善。在他方異佛國教授 八方上下無央數諸天人民。及蜎飛蠕動之 八方上下無央數諸天人民。及蜎飛蠕動之 保持恭順。精進禪行之。與衆超絕卓然有 保持恭順。精進禪行之。與衆超絕卓然有

1其=期⊜\*

(267 c 10—13)

嚴佛土清淨之行。 佛三匝合掌而住。白言世尊。我已攝取莊 時上藏比丘。攝取二百一十億諸佛妙土清

1白+(佛)⊜、流布本亦同

(319 a 19—22)

德莊嚴所行行願。我今成就。 尊。如是八十四百千俱胝那由他佛刹。功體投地禮世尊足。禮已合掌。白佛言。世爾時作法苾芻。復詣世自在王如來所。五

(93 b 7—10)

言世尊。我已攝受具足功德嚴淨佛土。如來所。頂禮雙足右繞七匝。却住一面白佛國超過於彼。旣攝受已往詣世間自在王阿難。彼二十一俱胝佛刹。法處比丘所攝

(267 c 13—16)

願當具說之 1無量大願。比丘白佛。唯垂聽察。如我所 佛告比丘。汝今可說宜知是時。發起悅可 一切大衆。菩薩聞已修行此法。緣致滿足

⊣ praņidhāna

(319 a 22-27)

時諸菩薩。聞是法已得大善利。能於佛刹 時世自在王如來告苾獨言。善哉善哉。汝 之行願思惟究竟。今正是時。爲衆解說。

修習莊嚴

著地。合掌向佛即爲宣說 爾時作法苾芻。聞佛聖旨。偏袒右肩右膝

(93 b 10 - 13)

世傳。大慈留聽。我今將說殊勝之願 佛言。今正是時。汝應具說令衆歡喜。亦 令大衆皆當攝受圓滿佛土。法處白言唯願

(301 a 24-26)

型禽獸薜荔蜎飛蠕動之類。 第一願。使某作佛時。令我國中。無有泥 不得是願終不作佛 得是願乃作

(281 a 14—16)

願終不作佛 蜎飛蠕動之類。 一我作佛時。令我國中無有地獄禽獸餓鬼 得是願乃作佛。不得從是

 $(301 \text{ a } 6 \sim 9)$ 

願終不作佛 荔。皆令得佛道。得是願乃作佛。不得是 欲到他方佛國生。 第八願。使某作佛時。令我國中諸菩薩。 皆令不更泥犁禽獸薜

(281 a 17-19)

二我作佛時。 有生其中者我不作佛 從我國去。 不復更地獄餓鬼禽獸蠕 令我國中人民有來生我國

(281 a 20-21)

(281 a 22-23)

阿羅漢。面目皆端正。淨潔妷好。悉同一

都一種類。皆如第六天人。得是願乃

第九願。使某作佛時。

令我國中。

諸菩薩

(301 c 10-13)

1生+(者)包

間人有異者。我不作佛 四我作佛時。 人民有來生我國者。

類金色者。我不作佛 三我作佛時。人民有來生我國者。不一色

天人世

(267 c 17-18)

(319 a 27-b3)

正覺 ⑴設我得佛。 國有地獄餓鬼畜生者。不取

(267 c 19-20)

三惡道者。不取正覺 ②設我得佛。國中人天。壽終之後。復更

> 我法化。不久悉成阿耨多羅三藐三菩提。 界。三惡道中地獄餓鬼畜生。皆生我利受 思議功德莊嚴。所有一切衆生。及焰摩羅 羅三藐三菩提。所居佛刹。具足無量不可 (1)世尊。我發誓言。願如世尊證得阿耨多

切皆得身眞金色

1人天=天人台下同

(267 c 21-22)

不取正覺 (3)設我得佛。國中人天。不悉眞金色者。

(267 c 23-24)

醜者。不取正覺 4)設我得佛。 國中人天。 形色不 同 有好

(93 b 14 - 15)

生趣者。我終不取無上正覺 (1)若我證得無上菩提。國中有地獄餓鬼畜

皆紫磨金色

(302 a 5) (第十五願中)

作佛。不得是願終不作佛

(93 b 16-17)

終不取正覺 2)若我成佛。 國中衆生有墮三惡趣者。 我

(93 b 18-19)

③若我成佛。國中有情若不皆同眞金色

者。不取正覺

()若我成佛。 國中有情形 貌差 別有 好醜 不取正覺

(93 b 20—21)

(319 b 4—7)

藐三菩提。〕 遠離分別諸根寂靜。悉皆令得阿羅多羅三 有衆生。令生我刹如諸佛土。人天之衆。 ②〔世尊。我得菩提成正覺已。十方世界所

(302 a 10—11)

飛行十倍(第十七願中)

(302 b 1 - 5)

不得是顧終不作佛徹。知十方去來現在之事。得是願乃作佛勸。宿命所作。善惡却知。無極皆洞視對時。宿命所作。善惡却知。無極皆洞視菩薩阿羅漢。皆智慧勇猛。自知前世億萬第二十二願。使某作佛時。令我國中。諸

1 微+(聽)完團

(302 a 10—12)

是願終不作佛 ××××勝於諸佛。得是願乃作佛。不得第十七願。使某作佛時。令我洞視徹聽。

(281 b 2—3)

(281 a 24-26)

念所從來生。我不作佛所從來生本末所從來十億劫宿命。不悉知五我作佛時。人民有來生我國者。皆自推

(281 a 27—28)

視。我不作佛 六我作佛時。人民有來生我國者。不悉徹

(281 b 4-5)

不作佛九我作佛時。我國中人民不悉徹聽者。我

(268 a 6—8)

不取正覺念頃下至不能超過百千億那由他諸佛國者的設我得佛。國中人天。不得神足。於一

(267 c 25-26)

1[悉]-⊜、流布本亦同\* 至知百千億那由他諸劫事者。不取正覺 (6)設我得佛。國中人天。不悉識宿命。下

(267 c 27-28)

2流布本至下有不字

見百千億那由他諸佛國者。不取正覺(6)設我得佛。國中人天。不得天眼。下至\*

(267 c 29-268 a 2)

不取正覺 聞百千億那由他諸佛所說。不悉受持者。 (7)設我得佛。國中人天。不得天耳。下至

(93 c 2-4)

刹者。不取正覺 蜜多。於一念頃不能超過億那由他百千佛 ⑨若我成佛。國中有情不獲神通自在波羅

(93 b 22-23)

知億那由他百千劫事者。不取正覺的若我成佛。國中有情不得宿念。下至不

1念下=命乃卿

(93 b 24-25)

見億那由他百千佛國土者。不取正覺的若我成佛。國中有情若無天眼。乃至不

(93 b 26-27)

聞億那由他百千踰繕那外佛說法者、不取(7)若我成佛。國中有情不獲天耳。乃至不

8

(319 b 7-10)

植善本。悉皆令得阿耨多羅三藐三菩提遍巡歷百千俱胝那由他佛刹。供養諸佛深有衆生。令生我刹得大神通。經一念中周③世奪。我得菩提成正覺已。十方世界所

(319 b 10 - 14)

羅三藐三菩提(如母。我得菩提成正覺已。所有衆生令(如母。我得菩提成正覺已。所有衆生令

1命+(智)②卿

(319 b 14—17)

多羅三藐三菩提。 俱胝那由他世界麁細色相。悉皆令得阿耨令生我利。一切皆得清淨天眼。能見百千句生我利。一切皆得清淨天眼。能見百千句,我得菩提。成正覺已。所有衆生

(301 c 14-16)

意。得是願乃作佛。不得是願終不作佛 羅漢。皆同一心。所念所欲。言者豫相知 第十願使某作佛時。令我國中。諸菩薩阿

1豫=預⊜米

(301 c 17-20)

不得是願終不作佛 薩阿羅漢。皆無有淫泆之心。終無念婦女 第十一願。使某作佛時。令我國中。諸菩 終無有瞋怒愚癡者。得是願乃作佛。

1淫=婬母

(281 a 29-b1)

他人心中所念者。我不作佛 七我作佛時。人民有來生我國者。不悉知

(281 b 6—7)

作佛 十我作佛時。我國中人民有愛欲者。我不

(281 b 8-9)

洹。不爾者我不作佛 十一我作佛時、 我國中人民 住止盡般泥

(268 a 11-12)

10)設我得佛。國中人天。不住定聚。必至

(268 a 3 - 5)

至知百千億那由他諸佛國中衆生心念者。\*(8)設我得佛。國中人天。不得見他心智。下 不取正覺

(268 a 9-10)

者。不取正覺

的設我得佛。國中人天。若起想念貪計身

滅度者。不取正覺

(319 b 17—20)

俱胝那由他衆心心所法。悉皆令得阿耨多 生我利。一切皆得他心通。善能了知百千 (6世尊。我得菩提成正覺已。所有衆生令 羅三藐三菩提。

1心+(智)@哪

(319 b 20-23)

(7)世尊。 固修習。悉皆令得阿耨多羅三藐三菩提。 生我刹。一切皆得住正信位。離顚倒想堅 我得菩提成正覺已。所有衆生令

(319 b 23-26)

(8) 世**尊**。 生我利。 無間斷。 悉皆令得阿耨多羅三藐三菩提 所修正行善根無量。遍圓寂界而 我得菩提成正覺已。 所有衆生令

(93 b 28-c1)

取正覺 ⑧若我成佛。國中有情無他心智。乃至不 知億那由他百千佛國土中有情心行者。不

(93 c 5-6)

如若我成佛。國中有情起於少分我我所想

者。不取菩提

(93 c 7-8)

似若我成佛。國中有情若不決定成等正覺

證大涅槃者。不取菩提

(302 a 22-27)

作佛。不得是願終不作佛 千億萬人。皆令無有能知數者。得是願乃 共欲計數。我國中諸菩薩阿羅漢。 各千億佛國中。 諸天人民。 第二十願者。使某作佛時。令八方上下。 皆令作辟支佛阿羅漢。皆坐禪一心。 蜎飛 蠕 動之 知有幾

 $(302 \, b \, 6 - 14)$ 

勝諸佛。 之處。 生我國。得是願乃作佛。不得是願終不作 類。見我光明。莫不慈心作善者。皆令來 明絕好。勝於日月之明。百千億萬倍。絕第二十四願。使某作佛時。令我頂中。光 明。得是願乃作佛。不得是願終不作佛 菩薩阿羅漢。 皆智慧勇猛。 頂中皆有光 第二十三願。 皆當大明。諸天人民。蜎飛蠕動之 光明焰照。 使某作佛時。令我國中。諸 諸無央數天下。幽冥

(281 b 10—13)

子。 各千億佛國中。 一覺大弟子。皆禪一心。共數我國中諸弟 十二我作佛時。我國諸弟子。令八方上下 住至百億劫無能數者。不爾者我不作 諸天人民蠕動之類。作緣

(281 b 14—17)

不慈心作善來生我國。不爾者我不作佛 大明。 之明百億萬倍。炤無數天下窈冥之處皆常 十三我作佛時。

(268 a 17—19)

知其數者。不取正覺 的設我得佛。國中聲聞有能計量。乃至三 千大千世界衆生緣覺。於百千劫悉共計校

1衆生+(悉成)⊖、衆生流布本作聲聞

諸天人民蠕動之類。見我光明。莫 令我光明勝於日月。諸佛

> (2)設我得佛。光明有能限量。下至不照百 (268 a 13-14)

1(能)-⊜\*

千億那由他諸佛國者。不取正覺

(319 b 26-29)

耨多羅 三藐三菩提] 那由他寶刹之內。遍作佛事。 生我刹。雖住聲聞緣覺之位。 ⑨〔世尊。我得菩提成正覺已。所有衆生令 往百千俱胝 悉皆令得阿

(319b29-c3)

如田尊。 多羅三藐三菩提。〕 百千俱胝那由他諸佛刹土。悉皆令得阿耨 令生我刹。一切皆得無邊光明。 我得菩提成正覺已。 而能照曜 所有衆生

千歲盡其智算亦不能知。若有知者不取正 似若我成佛。國中聲聞無有知其數者。假 使三千大千世界滿中有情及諸緣覺。於百

(93 c 13—15)

(93 c 9-10)

他百千及算數佛刹者。下取菩提 10 若我成佛。光明有限。下至不照億那由

(302 a 28-30)

佛。不得是願終不作佛 菩薩阿羅漢壽命無央數劫。 第二十一願。使某作佛時。令我國中。諸 得是願乃作

(281 b 22-24)

國中人民所願。 不爾者我不作佛 十五我作佛時。人民有來生我國者。除我

(268 a 20-21)

餘人民壽命無有能計者。

除其本願脩短自在。若不爾者不取正覺 的設我得佛。國中人天。霧命無能限量。

(319 c 3-6)

生我刹。 命不中夭。 籌百千俱胝那由他 如世尊。我得菩提成正覺已。所有衆生令 劫。悉皆令得阿耨多羅三藐三菩提。

第十九願。使某作佛時。令八方上下。無 (302 a 16-21)

心。共欲計數。知我年壽。幾千億萬劫歲 令得人道。悉作辟支佛阿羅漢。皆坐禪一 央數佛國。諸天人民。蜎飛蠕動之類。皆 不得是願終不作佛 皆令無有能極知壽者。 得是願乃作

(281 b 18—21)

那由他劫者。不取正覺

的設我得佛。壽命有能限量。下至百千億

(268 a 15-16)

能知壽涯底者。不爾者我不作佛 十四我作佛時。令八方上下無數佛國諸天 一心。欲共計知我年壽幾千萬億劫。令無 人民蠕動之類。令得緣一覺果證弟子坐禪 1涯∥崖⊜

(93 c 16-17)

取菩提。唯除願力而受生者 的若我成佛。國中有情壽量有限齊者。不

(93 c 11-12)

13若我成佛。壽量有限乃至俱胝那由他百

千及算數劫者。不取菩提

| デ FT 直で 対から手掛ける かなろだ。 と同じて (301 b 8―10) | 者。得是顧乃作佛。菩薩阿羅漢。皆令心意第十二顧。使某作           |
|-----------------------------------------|---------------------------------------|
| 手事                                      | 刀作佛。不得是願終不作佛〕皆令心相敬愛。終無相嫉憎使某作佛時。令我國中。諸 |
| 分比之                                     | 作佛。不得是願終不作佛]皆令心相敬愛。終無相嫉俗使某作佛時。令我國中。\$ |
| 2                                       | 終終報                                   |
|                                         | 作相中。                                  |
| J                                       | 6 播                                   |

(301 c 21-23)

第四願。使某作佛時。令我名字。皆聞八 僧大坐中。說我功德國土之善。 方上下無央數佛國。皆令諸佛。 各於比丘

心。不爾者我不作佛〕 (281 b 25-26) 〔十六我作佛時。 國中人民皆使莫有惡

國。諸佛各於弟子衆中。歎我功德國土之十七我作佛時。令我名聞八方上下無數佛 (281 b 27—29)

1 土 = 王象の

(268 a 22-23)

者。不取正覺

的設我得佛。國中人天。乃至聞有不善名

**嗟稱我名者。不取正覺 幼設我得佛。十方世界無量諸佛。不悉諮** (268 a 24-25)

(319 c 6-10)

菩提。 似世尊。我得菩提成正覺已。所有衆生令 生我刹。無不善名。聞無量無數諸佛刹 疑謗身心不動。悉皆令得阿耨多羅三藐三 土。無名無號無相無形。無所稱讚。而無

(93 c 18-19)

66若我成佛。國中衆生若有不善名者。不

取正覺

(93 c 20-21)

**切若我成佛。彼無量刹中無數諸佛。** 不共

**諮嗟稱歎我國者。不取正覺** 

### (301 b 21 - c 5)

毀經戒。 願乃作佛。不得是願終不作佛 國。則作阿惟越致菩薩。智慧勇猛。得是 與諸菩薩阿羅漢。共飛行迎之。卽來生我 國。晝夜不斷絕。若其人壽欲終時。我即 作菩薩道。奉行六波羅蜜經。若作沙門不 第七願。使某作佛時。令八方上下。無央 醝。得是願乃作佛。不得是願終不作佛] 數佛國。 遶塔燒香。散花然燈。懸雜繪綵。飯食沙 來生我國。 數佛國。 [第六願。使某作佛時。令八方上下。無央 起塔作寺。 斷愛欲。 來生我國作菩 諸天人民。若善男子善女人。欲 斷愛欲齋戒淸淨。一心念欲生我 諸天人民。若善男子善女人。有 用我故益作善。若分檀布施。

1愛欲 +(齋戒淸淨一心念我晝夜一日不斷絕

#### (301 b 14-20)

得是願終不作佛 等五願。使某作佛時。令八方上下。諸無 與大人民。及蜎飛蠕動之類。若前世作 惡。聞我名字。欲來生我國者。即便反政 區不斷絕。壽終皆令不復泥犁禽獸薜荔。 即生我國。在心所願。得是願乃作佛。不 即生我國。在心所願。得是願乃作佛。不

2犁=黎禹⊕\*

# (301 b 10-13) (第四顧後半)

乃作佛。不得是顧終不作佛慈心歡喜踊躍者。皆令來生我國。得是願諸天人民。蜎飛蠕動之類聞我名字。莫不

#### 281 c 2-5)

阿惟越致。不爾者我不作佛丘衆。飛行迎之共在前立。卽還生我國作者。常念我淨潔心。籌終時我與不可計比十八我作佛時。 諸佛國人民 有作 菩薩道

#### (281 c 6-9)

不爾者我不作佛終皆令不復更三惡道。則生我國在心所願惡。聞我名字及正爲道。欲來生我國。壽惡。聞我名字及正爲道。欲來生我國。壽

(281b29-c1) (第十七願後半)

生我國。不爾者我不作佛諸天人民蠕動之類聞我名字。皆悉踊躍來

## (268 a 29 - b 2)

不與大衆圍遶現其人前者。不取正覺德。至心發願欲生我國。臨壽終時。假令的設我得佛。十方衆生發菩提 心修諸 功

#### (268 b 3-5)

者。不取正覺 殖諸德本。 至心迴向欲生我國。 不 果遂如設我得佛。十方衆生聞我名號係念我國

1係=繁元卿

2殖諸=植衆⇔、殖流布本作植

#### (268 a 26—28)

逆誹謗正法國乃至十念。若不生者不取正覺。唯除五國改至十念。若不生者不取正覺。唯除五四設我得佛。十方衆生至心信樂。欲生我

#### (93 c 26-29)

現其人前。若不爾者。不取正覺生極樂。彼人臨命終時。我與諸比丘衆。心。及於我所起清淨念。復以善根迴向願似若我成佛。於他刹土。有諸衆生發菩提

#### (94 a 1—2)

名以已善根迴向極樂若不生者。不取菩提以若我成佛。無量國中所有衆生。聞說我

#### (93 c 22--25)

造無間惡業誹謗正法及諸聖人國。乃至十念若不生者。不取菩提。唯除類。聞我 名巳 所有 善根心心迴向願生我認得無上覺時。餘佛刹 中諸 有情

### (319 c 10—14)

羅三藐三菩提。 《經須與間得生我利。悉皆令得阿耨多彼命終時。我令無數苾猢現前圍繞來迎彼生我利。念吾名號發志誠 心堅 固不 退。以世尊。我得菩提成正覺已。所有衆生求以世尊。我得菩提成正覺已。所有衆生求

#### (319 c 14—17)

不得生。悉皆令得阿耨多羅三藐三菩提。] 蓋無邊。無數世界一切衆生。賭佛刹土無蓋無邊。無數世界一切衆生。賭再名號發與[世尊。我得菩提成正覺已。所有十方無

皆令如佛。得是願乃作佛。不得是願終不 薩身。×××××三十二相。八十種好。 第十五願。使某作佛時。令我國中。諸菩

(302 a 4-6)

(281 c 12—13)

二相者。我不作佛 二十一我作佛時。我國諸菩薩。不悉三十

是餘願功德。不爾者我不作佛 二十我作佛時。我國諸菩薩不一生等。 置

ч р. 109

大人相者。不取正覺 幻設我得佛。國中人天。不悉成滿三十二

(268 \ 6−7)

(281 c 10-11)

(268 b 8-14)

來。開化恒沙無量衆生。使立無上正眞之 切。遊諸佛國修菩薩行。供養十方諸佛如 化。爲衆生故被弘蓍鎧。積累德本度脫一 國。究竟必至一生補處。除其本願自在所 之德。若不爾者不取正覺 超出常倫。諸地之行。 現前修習普賢

(319 c 18-20)

的世尊。我得菩提成正覺已。所有衆生令 生我刹。皆具三十二種大丈夫相。一生令

公設我得佛。他方佛土諸菩薩衆來生我

(319 c 20-25)

得阿耨多羅三藐三菩提

勝行。及一切善行。悉皆令得阿耨多羅三 生我利。若有大願未欲成佛爲菩薩者。我 的世尊。我得菩提成正覺已。所有衆生令 修菩提行。普賢行。寂滅行。淨梵行。最 以威力。令彼教化一切衆生。 皆發信心。

藐三菩提

(94 a 3-4)

似若我成佛。國中菩薩皆不成就三十二相 者。不取菩提

(94 a 5-10)

於前。 來安立洹沙衆生住無上覺。所修諸行復勝 槃。遍諸佛國行菩薩行。供養一切諸佛如 等。爲諸衆生被精進甲。勤行利益修大涅 提。咸悉位階一生補處。唯除大願諸菩薩 凶若我成佛。 於彼國中。 所有菩薩於大菩 行普賢道而得出離。若不爾者不取

1/垣∥恒

(301 c 24-28)

是願終不作佛 時。卽飛行還我國。得是願乃作佛。不得 前。持用供養諸佛。悉皆遍已後。日未中 令飛行。卽到欲得自然萬種之物。卽皆在 第十三願。 欲共供養八方上下。 使某作佛時。 無央數諸佛。皆 令我 國中諸菩

(281 c 14-17)

遍已後日未中則還我國。 八方上下無數諸佛。皆令飛行。

二十二我作佛時。我國諸菩薩。 自然之物。則皆在前。持用供養諸佛。悉 不爾者我不作佛 欲得萬種 欲共供養

(268 b 15-17)

佛。一食之頃不能遍至無量無數億那由他 公設我得佛。國中菩薩。承佛神力供養諸 諸佛國者不取正覺

2流布本無億字 1無量無數=無數無量回、 流布本亦同

(268 b 18-20)

二十三我作佛時。我國諸菩薩欲飯時。 食已 取正覺

1 求欲流布本作欲求

24設我得佛。國中菩薩。 本。諸所求欲供養之具。若不如意者。不

在諸佛前現其德

2飲+飯⊜ 1鉢≡盗⊜水

願乃作佛。不得是願終不作佛

有自然百味飯食在前。食已自然去。得是 菩薩阿羅漢欲飯時。卽皆自然七寶鉢中。

(301 c 29—302 a 3)

(281 c 18-20)

[第十四願。使某作佛時。令我國中。諸

(94 a 11—13)

即以食前還到本國。若不爾者不取菩提 **方乃至無量億那由他百千諸佛。以佛威力** 

(94 a 14-16)

圓滿者不取菩提 種供具。於諸佛所殖諸善根。如是色類不 似若我成佛。於彼刹中諸菩薩衆。所須種

1殖=植⊜

(319 c 25—28)

願。 那由他諸佛。種諸善根。隨意所求無不滿 幼世尊。我得菩提成正覺已。所有衆生令 生我利。於一切處承事供養無量百千俱胝 悉皆令得阿耨多羅三藐三菩提。

(320 a 2-7)

有菩薩。發勇猛心運大神通。往無量無邊似世尊。我得菩提成正覺已。我居寶刹所 無數世界諸佛刹中。以眞珠瓔珞。寶蓋幢 三菩提。 養承事迴求菩提。速得成就阿耨多羅三藐 幡。衣服臥具。飲食湯藥。 香華伎樂。供

1有=存象

(302 a 7 -- 9)

如佛。 第十六願。使某作佛時。令我國中。諸菩 薩阿羅漢。語者如三百鐘聲。說經行道皆 得是願乃作佛。不得是願終不作佛

(281 c 21-22)

如佛者。我不作佛。 二十四我作佛時。我國諸菩薩說經行道不

(268 b 21-22)

者。不取正覺 四設我得佛。 國中菩薩不能演說一切智

1鍾=鐘②動米

(302 a 13-15)

是願終不作佛〕 行道。十倍於諸佛。得是願乃作佛。不得 [第十八願。使某作佛時。令我智慧說經

1(勝)+於元卿

(94 a 17—18)

善順入一切智者。不取菩提 四若我當成佛時。 國中菩薩說諸法要。不

(319 c 28-320 a 2)

要之義。不久速成阿耨多羅三藐三菩提。 的世尊。我得菩提成正覺已。 有菩薩。皆得成就一切智慧。善談諸法祕 我刹土中所

(320 a 7-20)

能往。 供養。爾時菩薩。不久悉成阿耨多羅三藐 供。劬勞諸佛令我無益。作是念時。我以 神力。令此供具自至他方諸佛面前。一一 衣服臥具。飮食湯藥。香華伎樂。供養他 意樂不離此界。欲以眞珠瓔珞。寶蓋幢幡。 速成阿耨多羅三藐三菩提。⑵世尊。我得 世尊。各舒手臂至我剎中受是供養。令彼 事供養他方世界無量無邊諸佛世尊。而不 幢幡衣服臥具。飮食湯藥。香華伎樂。承 所有菩薩。發大道心。欲以眞珠瓔珞。寶蓋 (2) [世尊。我得菩提成正覺已。我居寶刹 **万無量諸佛。又復思惟。如佛展臂至此受** 菩提成正覺已。我居寶刹所有菩薩。隨自 我於爾時以宿願力。令彼他方諸佛

(268 b 23-24)

(3) 設我得佛。國中菩薩不得金剛那羅延身 者。不取正覺

(268 b 25-28)

者。不取正覺 生。乃至逮得天眼。有能明了辨其名數 題。形色殊特窮微極妙無能稱量。其諸衆 幼設我得佛。國中人天。一切萬物嚴淨光

Ⅰ辨=辯⊜、流布本亦同

(94 a 19-20)

凶若我成佛。彼國所生諸菩薩等。若無那

羅延堅固力者。不取正覺

不取菩提 生能總演說。乃至有天眼者。不能了知所 有雜類形色光相。若有能知及總宣說者。 (94 a 21-23)

(320 a 20—23)

(2)世章。我得菩提成正覺已。我居實利所 羅三藐三菩提。 相端嚴光明照曜。善根具足。成就阿耨多 有菩薩。身長十六由旬。得那羅延力。身

(268 b 29— c 2)

不取正覺 能知見其道場樹無量光色高四百萬里者。 <sup>′</sup>
妈設我得佛。國中菩薩。乃至少功德者。不

20 設我得佛。國中菩薩。若受讀經法諷誦

(268 c 3-4)

持說。而不得辯才智慧者。不取正覺

(320 a 24-26)

菩薩。爲諸衆生通達法藏。安立無邊一切 23世章我得菩提成正覺已。我居寶刹所有 智慧斷盡諸結悉得證成阿耨多羅三藐三菩

正覺 旬。諸菩薩中有善根劣者若不能了知不取 図若我成佛。國中具有無量色樹高百千由 (94 a 26-27)

(94 a 24—25)

演。若不獲得勝辯才者。不取菩提 **凶若我成佛。** 國中衆生讀誦經典 教授 敷

(268 c 5-6)

量者。不取正覺 的設我得佛。國中菩薩。智慧辯才若可限

切無量無數不可思議諸佛世界。猶如明鏡 的設我得佛。國土清淨。皆悉照見十方一

覩其面像。若不爾者。不取正覺

(268 c 7-9)

博嚴淨光瑩如鏡。悉能照見無量無邊一切出口拿。我得菩提成正覺已。所居佛刹廣 羅三藐三菩提。 佛刹。衆生覩者希有心。不久速成阿耨多 (320 b 2-5)

.(94 a 28—29)

者。不取菩提 (N 若我成佛。國中菩薩有不成就無邊辯才

(94 b 1 - 3)

面像。若不爾者。不取菩提 量無數不可思議諸佛世界。如明鏡中現其 的若我成佛。國土光淨遍無與等。徹照無

觀池流華樹。國土所有一切萬物。皆以無凶設我得佛。自地以上至于虛空。宮殿樓 佛行。若不麟者。不取正覺 量雜寶百千種香而共合成。嚴飾奇妙超諸 人天。其香普薫十方世界。菩薩聞者皆修 (268 c 10-14)

1以流布本作已

3爾者=如是⊖、流布本作如是者

2 土流布本作中

(320 a 27-b2)

29世尊。我得菩提成正覺已。我居寶刹所 檀之香。普薰供養十方諸佛。令得速成阿 香爐。 下從地際上至空界。 常以無價栴 有菩薩。以百千俱胝那由他種種珍寶造作

耨多羅三藐三菩提。

(94 b 4-7)

如來及菩薩衆。若不爾者。不取菩提 普熏遍虛空界。其香殊勝超過人天珍。奉 幻若我成佛。國界之內地及虚空有無**量種** 香。復有百千億那由他數衆寶香鷾。香氣

1歳≡爐⊕撃

(268 c 15-17)

超過人天。若不爾者。不取正覺 衆生之類。蒙我光明觸其體者。身心柔軟 63設我得佛。十方無量不可思議諸佛世界

1體=身⊖、流布本亦同

衆生之類。聞我名字。不得菩薩無生法忍 **엉設我得佛。十方無量不可思議諸佛世界** 

(268 c 18-20)

諸深總持者。不取正覺

(320 b 5 - 8)

得成阿耨多羅三藐三菩提 60世奪。我得菩提成正覺已。我居寶刹所 入平等總持門。身光普照無邊世界。不久 有菩薩。晝夜六時恒受快樂。過於諸天。

(320 c 1−7)

證無生忍成就阿耨多羅三藐三菩提。 心得清涼。行正信行得生我刹。坐寶樹下 覺已。所有一切衆生。聞我名號永離熱惱 的爾時作法苾芻白世尊言。我得菩提成正 佛說大乘無量壽莊嚴經卷中 明教大師臣法賢奉 西天譯經三藏朝散大夫試光祿卿

(94 b 8-10)

議無等界衆生之輩。蒙佛威光所照觸者。 37若我成佛。周遍十方。無量無數不可思

身心安樂超過人天。若不爾者。不取正覺

(94 b 11-13)

陀羅尼者。不取正覺 中。菩薩之輩聞我名已。若不證得離生獲 的若我成佛。無量不可思議無等界諸佛刹

### (301 a 27-b3)

不得是願終不作佛 菩薩。阿羅漢都無央數。得是顯乃作佛。 者。皆於七寶水池蓮華中化生。長大皆作 無央數天人民。蜎飛蠕動之類。來生我國 第二願。使某作佛時。令我國中。無有婦 人女人。欲來生我國中者。卽作男子。諸

#### (268 c 21-24)

界。其有女人聞我名字。歡喜信樂發菩提 的設我得佛。 心厭惡女身。壽終之後復爲女像者。不取 十方無量不可思議諸佛世

#### (268 c 25-27)

諸菩薩衆。聞我名字。壽終之後常修梵行 66設我得佛。 十方無量不可思議諸佛世界

#### (320 b 8 - 12)

羅三藐三菩提 命終卽生我刹成男子身。悉皆令得阿耨多 身者。聞我名號發淸淨心歸依頂禮。彼人 **量無邊。無數世界一切女人。若有厭離女** 幼世尊。我得菩提成正覺已。所有十方無

至成佛道。 若不爾者。不取正覺

# (320 b 12-15)

多羅三藐三菩提。〕 修持淨戒。堅固不退速坐道場。 無量無邊。無數佛刹聲聞緣覺。 〔世尊。我得菩提成正覺已。 所有十方 成就阿耨 聞我名號

#### (94 b 14-17)

的若我成佛。 周遍無數不可思議 無有等 量。諸佛國中所有女人。聞我名已得清淨 信。發菩提心厭患女身。若於來世不捨女 人身者。不取菩提

#### (94 b 18-20)

殊勝梵行。乃至到於大菩提者。不取正覺 菩薩之衆。聞我名已得離生法。若不修行 60 若我成佛。無量無數不可思議無等佛刹

#### (301 b 4-7)

作佛] 舍宅。 七寶。 王所居處。得是願乃作佛。不得是願終不 〔第三願。使某作佛時。令我國土。自然 被服飲食。都皆自然。皆如第六天 廣縱甚大曠蕩。無極自軟好。所居

2皆=比⑤\* 1極+(極)⊜

(268 c 28-269 a 2)

若不爾者。不取正覺 歡喜信樂修菩薩行。諸天世人莫不致敬。 諸天人民聞我名字。五體投地稽首作禮。 幼設我得佛。十方無量不可思議諸佛世界

(269 a 3-5)

**网設我得佛。國中人天。欲得衣服隨念卽** 

至。如佛所讚應法妙服自然在身。若有裁 縫染治浣濯者。不取正覺

1若有≡有求⊜

2染治=擣染曰、流布本亦同

(94 b 21-23)

修菩薩行。若諸天人不禮敬者。不取正覺 所有菩薩。聞我名已五體投地。以清淨心 的若我成佛。周遍十方無有等量諸佛刹中

(94 b 24-26)

爾者。不取菩提 至。如佛命善來比丘法服自然在體。若不 网若我成佛。國中衆生所須衣服隨念即

(320 b 16-20)

成就阿耨多羅三藐三菩提 **我名號五體投地禮拜歸命。復得天上人間** 量無邊。不可思議無等佛刹一切菩薩。聞 20世 年。我得菩提成正覺已。所有十方無 切有情。尊重恭敬親近侍奉增益功德。

(320 b 20-26)

豐足。於最後身來生我刹。成就阿耨多羅 迴向。是人所感。八十一生得最上衣隨身 縫衣修作僧服。或自手作或使人作。作已 淨信心。爲諸沙門婆羅門。染衣洗衣裁衣 **幻世尊。我得菩提成正覺已。所有衆生發** 二藐三菩提

佛說大乘無量壽莊嚴經卷上

(269 a 6-7)

漏盡比丘者。不取正覺 69設我得佛。國中人天。所受快樂。不如

(269 a 8-11)

見。猶如明鏡觀其面像。若不爾者。不取量嚴淨佛土。應時如願。於寶樹中皆悉照 40設我得佛。國中菩薩。隨意欲見十方無

1覩+(見)⊜

(94 b 27-29)

皆獲資具心淨安樂。如得漏盡諸比丘者。 89若我成佛。諸衆生類纔生我國中。若不

不取菩提

(94 c 1-3)

鏡見其面像。若不爾者。不取菩提 國殊勝莊嚴。於寶樹間悉皆出現。猶如明 約若我成佛。國中群生。隨心欲見諸佛淨

(269 a 12-14)

字至于得佛。諸根缺陋不具足者。不取正幻設我得佛。他方國土諸菩薩衆。聞我名

(269 a 15-18)

不失定意。若不爾者。不取正覺 發意頃。供養無量不可思議諸佛世尊。而字。皆悉逮得淸淨解脫三昧。住是三昧一字。皆悉逮得淸淨解脫三昧。 住是三昧一

(320 c 7-11)

阿耨多羅三藐三菩提「阿耨多羅三藐三菩提」、以此尊。我得菩提成正覺已。所有十方一以世尊。我得菩提成正覺已。所有十方一以世尊。我得菩提成正覺已。所有十方一

(94 c 4—5)

已。乃至菩提諸根有闕德用非廣者。不取(如若我成佛。 餘佛刹中 所有衆生聞我名

菩提

(94 c 6-10)

證六三摩地者。不取正覺 民若不皆善分別勝三摩地名字語言。菩薩 民若不皆善分別勝三摩地名字語言。菩薩 民者不皆善分別勝三摩地名字語言。菩薩

(269 a 19-21)

字。壽終之後生奪貴家。若不顧者。不取 的設我得佛。他方國土諸菩薩衆。聞我名

(269 a 22-24)

者。不取正覺 字歡喜踊躍。修菩薩行具足德本。若不爾 A的設我得佛。他方國土諸菩薩衆。聞我名

(320 c 11-15)

就一切平等善根。住無功用離加行故。不切佛利聲聞菩薩。闡我名號證無生忍。成 久令得阿耨多羅三藐三菩提。 (3)世尊。我得菩提成正覺已。所有十方一

已。壽終之後。若不得生豪貴家者。不取 (6)若我成佛。餘佛土中有諸菩薩。聞我名

(94 c I1—I2)

(94 c 13-15)

住具諸善根。不取正覺已。若不應時修菩薩行。清淨歡喜得平等 44若我成佛。 餘佛刹中所有菩薩聞我名

1根+(者)⊜

(269 a 25-28)

佛。常見無量不可思議一切如來。若不爾字。皆悉逮得普等三昧。住是三昧至于成 的設我得佛。他方國土諸菩薩衆。聞我名 者。不取正覺

1如來=諸佛母、流布本亦同

(269 a 29-b1)

始設我得佛。國中菩薩。隨其志願所欲聞 法自然得聞。若不爾者。不取正覺

(320 c 15-20)

64世尊。我得菩提成正覺已。所有十方一 恭敬尊重供養諸佛。成就阿耨多羅三藐三 切佛刹諸菩薩衆。聞我名已生希有心。是 念中。得至無量無數不可思議諸佛刹中。 人卽得普遍菩薩三摩地。住此定已。於一

(320 c 20-23)

菩提。

往他方。隨意修習無不圓滿。皆令證得阿 有菩薩。或樂說法或樂聽法。 的世尊。我得菩提成正覺已。 於我刹中所 或現神足或

耨多羅三藐三菩提。

乃至菩提終不退轉。若不爾者。不取正覺 等三摩地門。住是定中常供無量無等諸佛。 **妈若我成佛。他方菩薩聞我名已。皆得平** 

(94 c 16-18)

(94 c 19-20)

**峪若我成佛。國中菩薩隨其志願。所欲聞** 法自然得聞。 若不爾者。不取正覺

**-47-**

(269 b 2-3)

字。不卽得至不退轉者。不取正覺。如設我得佛。他方國土諸菩薩衆。聞我名

(269 b 4-6)

法不能即得不退轉者。不取正覺字。不即得至第一第二第三法忍。於諸佛姆設我得佛。他方國土諸菩薩衆。聞我名

1第一+(忍)⊜

(320 c 23-26)

無生法忍。成就阿耨多羅三藐三菩提。切佛刹聞我名者。應時即得初忍二忍乃至ぬ世尊。我得菩提成正覺已。所有十方一

(94 c 21—23)

者。不取正覺 聞我名已。於阿耨多羅三藐三菩提有退轉 如若我證得無上菩提。餘佛刹中所有菩薩

(94 c 24-26)

不退轉者。不取菩提名應時不獲一二三忍。於諸佛法不能現證名應時不獲一二三忍。於諸佛法不能現證

1提十(四十八願)の動

(269 b 7-8)

佛告阿難。爾時法藏比丘。說此顯已而説

1而說=以偈⊜

(269 b 9 - 10)

斯願不滿足 我建超世願 誓不成等覺 必至無上道

> 獲佛十力身 我今對佛前

威德無等等

而發誠實願

(321- a 1-2)

2足=具思觉 1至=志象の

3等流布本作正\*

(269 b 11-12)

究竟靡不聞 誓不成等覺 我至成佛道 名聲超十方

我於無量劫

普濟諸貧苦

(269 b 13-14)

1不=所象②、流布本亦同

利益世間使安樂

不成救世之法王

廣濟貧窮免諸苦

(95 a 4-5)

心或不堪常行施

(95 a 2-3)

若不滿足諸上願

不取十力無等尊 當證無上菩提日

今對如來發弘誓

(94 c 29-95 a 1)

王如來前。發此願已。承佛威神。而說頌曰

爾時佛告阿難。彼法處比丘。於世間自在

(94 c 27—28)

無量無邊異佛刹 我證菩提坐道場

不取十力世中尊

名聞不遍十方界

誓不成等覺不爲大施主

我若成正覺 立名無量壽

(321 a 3-6)

廣以諸財寶 復爲大國王 普施於貧苦 富豪而自在

令彼諸群生 長夜無憂惱

出生衆善根 成就菩提果

(321 a 7-8)

衆生聞此號 俱來我刹中

(\$20 c 26-27)

爾時作法苾芻。向彼佛前發如是願已。承 佛威神卽說頌日

-49-

(269 b 15-16)

志求無上道 離欲深正念 淨慧修梵行

1道=奪⊜

(269-b17-18)

消除三垢冥 明濟衆厄難神力演大光 普照無際土

1明流布本作廣

閉塞諸惡道 開彼智慧眼 通達善趣門 滅此昏盲闇

(269 b 19-20)

爲諸天人師

亦以大慈心如佛金色身

妙相悉圓滿

利益諸群品

(321 a 9-10)

1慈=悲劇

(321 a 11-12)

除滅諸有情 願我智慧光 廣照十方刹 貪瞋煩惱闍

(321 a 13)

地獄鬼畜生

1悉=愍命

悉捨三塗苦

-50-

除滅諸難使無餘 願得光開淨慧眼

安處天人大威者

於諸有中破冥暗

能滅一切貪恚癡 願獲如來無量光

亦斷世間諸惡趣 普照十方諸佛土 (95 a 8-9)

(95 a 10-11)

於彼念慧行無有 方趣無上大菩提

不作調御天人師 出家爲求於欲境

1於=捨哪

(95 a 6-7)

(269 b 21-22)

(321 a 14-16)

修習清淨行

功祚成滿足 天光隱不現 威曜朗十方

日月戢重暉

(269 b 23-24)

爲衆開法藏 廣施功德寶

常於大衆中 說法師子吼

(269 b 25-26)

供養一切佛 願慧悉成滿 得爲三界雄 具足衆德本

(321 a 17-18)

日月珠寶光 獲彼光明身 亦生我刹中

其明不可比 如佛普照曜

百億世界中 願我未來世 而作師子吼 常作天人師

所行慈愍行

如彼過去佛

(321 a 19—21)

圓滿昔所願 一切皆成佛 俱胝諸有情

廣無量無邊

-51-

爲求最勝諸慧蘊 往昔供養自然智

滿足本願天人尊 多劫勤修諸苦行 (95 a 16-17)

圓滿善法無等倫 最勝丈夫修行已

(95 a 14—15)

於彼貧窮爲伏藏 於大衆中師子吼

日月諸天摩尼火 修習本行已淸淨

所有光暉皆映蔽

獲得無量勝威光

(95 a 12—13)

願我功德力 如佛無量智 (269b27-28) 1量≡礙⊖、流布本亦同 通達靡不遍2 等此最勝奪

2遍=照⊜、流布本亦同 3 德流布本作慧

(269 b 29-c1)

虚空諸天人 當雨珍妙華 斯願若剋果 大千應感動

1人=神⊜

佛語阿難。 六種震動。天雨妙華以散其上。 法藏比丘說此頌已。應時普地 自然音樂

空中讚言。決定必成無上正覺。

(269 c 2-4)

(95 a 18—19)

如來知見無所礙 最勝智者眞導師 一切有爲皆能了

願我當成無與等

願動三千大千界 我若當證大菩提 天衆空中皆雨花 如斯弘誓實圓滿

(95 a 20-21)

(95 a 22-23)

是時大地咸震動 天花鼓樂滿虛空

**幷雨栴檀細末香** 唱言未來當作佛

(321 a 22-26)

稱讚大苾芻 散雨一切花 震動遍十方 發是大願時 天人空界中 願力甚希有 栴檀及沈水 三千大千界

1遍=變爾

決定當作佛

廣利衆生界

-52-

不虛超出世間深樂寂滅。 於是法藏比丘。具足修滿如是大願。誠諦(269c4—6)

-53-

(302 b 15—17)

禁。忍辱精進一、行是二十四願。 猛 佛告阿難。阿彌陀爲菩薩時。常奉 不毀經法。 忍辱精進一心智慧。志願常勇 分檀布施不犯道 求索不懈。

1禁=業員

(281 c 22—25)

勇猛。不毀經法。求索不懈。 常奉行是二十四願。分檀布施不犯

佛告阿難。無量清淨佛爲菩薩時。 忍辱精進一心智慧。志願常

(269 c 6 - 18)

聲香味觸之法。忍力成就不計衆苦。少欲知足無染恚癡。三 薩無量德行。不生欲覺瞋覺害覺。不起欲想瞋想害想。不著色 勝獨妙。建立常然無衰無變。於不可思議兆載永劫。積殖菩 斯弘誓建此願已。一向專志莊嚴妙土。所修佛國開廓廣大超 阿難。法藏比丘於彼佛所。諸天魔梵龍神八部大衆之中。發 事師長。以大莊嚴具足衆行。令諸衆生功德成就。住空無相 **珠常寂智慧無礙。無有虛偽諂曲之心和顏軟語先意承問。勇** 無願之法。無作無起觀法如化。 猛精進志願無惓。 專求淸白之法。以慧利群生。恭敬三寶奉

6軟=愛⊜、流布本亦同5〔之〕−⊜、流布本亦同4殖=植働、流布本亦同 2彼=其⊜、流布本亦同 7 惓流布本作倦 3 開流布本作恢 1 法藏流布本作時彼

(95 a 24—b 11)

8慧=惠邑、流布本亦同

於善法中而爲上首。 於菩薩行常被甲胄。志樂寂靜離諸染著。爲令衆生常修白法。 欲知足常樂虛閑。禀識聰明而無矯妄。其性調順無有暴惡。 觸想。於諸衆生常樂愛敬猶如親屬。其性溫和易可同處。有 由他百千劫內。初未曾起貪瞋及癡欲害恚想。不起色聲香味 修習如是菩薩行時。經於無量無數不可思議。無有等等億那 沙門婆羅門等前。廣發如是大弘誓願。皆已成就世間希有。 佛告阿難。彼法處比丘。於世間自在王如來。及諸天人魔梵 **晋爲群生勇猛無退。 利益世間大願圓滿。奉事師長敬佛法僧。** 於諸有情常懷慈忍。心不詐諂亦無懈怠。善言策進求諸白法。 來求者不逆其意善言勸諭無不從心。資養所須趣支身命。少 發是願已。如實安住種種功德。具足莊嚴威德廣大淸淨佛土。 住空無相無願無作無生不起不滅無有憍

(321 a 27-b7)

想瞋想癡想色聲香味觸想。心不迷 依眞諦門植衆德本。了空無相無願 生。於佛法僧信重恭敬調順柔軟。 離虛妄堅守律儀。常以愛語饒益衆 亂。口不瘖瘂。身不懈怠。但樂億 不生慳貪心瞋恚心愚癡心。亦無欲 三摩地。歷大阿僧祇劫。修菩薩行。 精進。修習無量功德。莊嚴佛刹入 修羅等。 王如來。及天人魔梵沙門婆羅門阿 復次阿難。時作法苾芻。對世自在 無爲無生無滅。 **念過去諸佛所修善根行寂靜行。遠** 發是願已住眞實慧。勇猛

2趣=取⊜常學 1飜=兪患

每獨棄國捐王。絶去財色。

(302 b 17-20)

悉皆得之。不亡其功也。 適莫。積功累德無央數劫。 今自致作佛。 精明求願無所

(281 c 25-27)

得之。不忘其功也。 每獨棄國捐王。絶去財色。 適莫。積功累德無央數劫。

1忘=亡②®

自致作佛悉皆 精明求願無所

1彼=人⊜、流布本亦同

(269 c 18-24)

利利人彼我棄利。棄國捐王絶去財色。自 遠離應言自害害彼彼此俱害。修習善語自 行六波羅蜜。数人令行。無央數劫積功累 隨其生處在意所欲。無量寶藏自然發 **教化安立無數衆生。住於無上正眞之** 

(321 b 7 - 15)

慧六度之行。利樂衆生。軌範具足善根圓 奴眷屬。金銀珍寶。乃至色聲香味觸等。 **善護意業清淨無染。所有國城聚落。男女** 善護口業不饑他過。善護身業不失律儀。 千俱胝那由他衆生。發阿耨多羅三藐三菩 他珍寶之藏。從地湧出。攝受無量無數百 滿。所生之處。有無量無數百千俱胝那由 都無所著。恒以布施持戒忍辱精進禪定智

(95 b 11—20)

已。又能令他行於惠施。於尸波羅蜜乃至 不愛不患。菩薩爾時。於檀波羅蜜起自行 無等無邊諸衆生類。安住阿耨多羅三藐三 千伏藏自然涌出。復令無量無數不可思議 是諸善根故。所生之處有無量億那由他百 般若波羅蜜。起前二行皆悉圓滿。由成如 及諸村落。 害他及己。常以語業利己及人。若入王城 而彼正士行菩薩道時。常護語言不以語言 雖見諸色心無所染。以清淨心

1期=悪®

(269 c 24-27)

事供養恭敬一切諸佛。 輪聖帝。或爲六欲天主乃至梵王。常以四 如是功德不可稱

或爲長者居士豪姓尊貴。或爲刹利國君轉

(95 b 20 - ¢1)

善根。非以語言能盡邊際。 形供養一切如來得安樂住。 利等。諸種姓中皆能尊重供養諸佛。又能 皆能奉事供養諸佛。及能請佛轉於法輪。 陀天。善化天。他化自在天。大梵天王。 如是無邊諸菩薩衆起諸妙行。供養奉事於 演說無量法門。從此永棄世間成無上覺。 若作閻浮提王及諸長者。宰官婆羅門利帝 能知。或作輪王。帝釋。蘇焰摩天。兜率 諸世尊乃至成佛。皆不可以語言分別之所 然彼菩薩能以上妙衣服臥具飮食醫藥。盡 如是種種圓滿

1於諸≡諸佛⊖

(321 b 15—27)

作法苾獨行菩薩行時。於諸佛所奪重恭 本。所集阿耨多羅三藐三菩提。 經無量無數百千萬億劫。親近諸佛植衆德 所。恭敬禮拜承事供養。爲刹帝利婆羅門 輪王受獾頂位。及大臣官族等。恒詣佛 王。乃至大梵天王等。恒詣佛所。恭敬禮 王。兜率天王。化樂天王。他化自在天 **詣佛所。恭敬禮拜承事供養。爲夜摩天** 敬。承事供養未會間斷。爲四大天王恒詣 如是之行無量無邊說不能盡。復次阿難。 拜承事供養。復次阿難。處閻浮提。爲轉 **佛所。恭敬禮拜承事供養。爲忉利天王恒** 恒詣佛所。恭敬禮拜承事供養。如是

香。諸蓋幢幡莊嚴之具。如是等事超諸人妙。其手常出無盡之寶。衣服飲食珍妙華 口氣香潔如優鉢羅華。 身諸毛孔 出栴檀(269c27—270g2) 於一切法而得自在。 其香普熏無量世界。容色端正相好殊

2諸=繪團、流布本亦同

3人天=天人〇\*流布本亦同

1鉢流布本作盋\*

(321 b 28 - c 8)

利樂一切衆生。令發阿耨多羅三藐三菩提 旬。有情聞此香者。皆發阿耨多羅三藐三 復次阿難。作法苾獨行菩薩行時。口中常 具足。復以一切珍寶莊嚴兩臂。手中恒出 時。色相端嚴。三十二相八十種好。悉皆 香普薰無量無邊不可思議那由他百千由 出栴檀之香。身諸毛孔出優鉢羅華香。其 蓋。一切音樂。乃至一切最上所須之物。 菩提心。 復夾阿難。 作法苾芻行菩薩行 一切衣服。一切飲食。一切憧幡。一切傘

(95 c 1-11)

幡繒蓋。上妙衣服飮食湯藥。及諸伏藏珍 多。一切服用周遍無乏。所謂諸寶香花幢 至億那由他百千世界。復從一切毛孔。出 口中常出栴檀妙香。其香普熏無量無數乃 量無數不可思議諸衆生等。安住阿耨多羅 孔流出。一切人天音樂。由是因緣能令無 玩所須。皆從菩薩掌中自然流出。身諸毛 端嚴殊勝圓滿。 又得諸資具自在 波羅 蜜 過人天優鉢羅花上妙香氣。隨所生處相好 二藐三菩提。阿難。我今已說法處菩薩本

浮提地界。千億萬須彌山佛國。 所居國土。名須摩題。正在西方。去是閻

(303 b 17-19)

地界。千億萬須彌山佛國。

(282 c 29-283 a 2)

所居國名須摩提。正在西方。去是閻浮利

(270 a 2-6)

藏菩薩。今已成佛現在西方。去此十萬億 度。爲未成佛。爲今現在。佛告阿難。法

刹。其佛世界名曰安樂。 阿難白佛。 法藏菩薩。 爲已成佛而取滅

(95 c 12-17)

世界耶 提者。爲過去耶爲未來耶。爲今現在他方 爾時阿難白佛言。世母。彼法處菩薩成菩

界名曰極樂。法處比丘在彼成佛。號無量 佛告阿難。西方去此十萬億佛刹。彼有世 壽。今現在說法。無量菩薩及聲聞衆恭敬

> ∾ p. 189 1(所)+說⊜

(321 c 9-16)

爾時阿難。聞佛說彼作法苾芻菩薩之行。 衆。恭敬圍繞而爲說法。 無量無數菩薩摩訶薩。及無量無數聲聞之 極樂。佛名無量壽。××××××××有 閻浮提百千俱胝那由他佛刹。有世界名曰 過現未來。但以酬願度生。現在西方。去 來。來無所來。去無所去。無生無滅。非 來佛耶。 現在佛耶。 世尊告言。 彼佛如 白世尊言。作法苾芻。爲是過去佛耶。未

(302 b 20—303 a 2)

佛國。 千里。 明照六萬四千佛國。有佛頂中光明照十三萬佛國。 佛頂中光明照千佛國。有佛頂中光明照二千佛國。 佛頂中光明照六百萬里。有佛頂中光明照一佛國。有佛頂中 里。有佛頂中光明照三十五萬里。有佛頂中光明照七十萬里。 百里。 頂中光明照一里。 中光明所焰照。千萬佛國。所以諸佛光明所照有近遠者何。 八方上下。 中光明照百萬佛國。 光明照二十六萬佛國。 照萬六千佛國。有佛頂中光明照三萬二千佛國。 光明照四千佛國。有佛頂中光明照八千佛國。有佛頂中光明 佛頂中光明照二百四十佛國。有佛頂中光明照五百佛國。 有佛頂中光明照六十佛國。有佛頂中光明照百二十佛國。 光明照兩佛國。有佛頂中光明照四佛國。有佛頂中光明照八 百四十里。有佛頂中光明照千三百里。 百六十里。 中光明照四十里。有佛頂中光明照八十里。 神同等爾。自在意所欲作爲不豫計。 其然後作佛時。各自得之。是故。令光明轉不同等。諸佛威 本其前世宿命求道。爲菩薩時。所願功德。各自有大小。至 有佛頂中光明照百五十萬里。有佛頂中光明照三百萬里。有 六百里。 八方上下。無央數諸佛中。 有佛頂中光明照十里。 諸佛光明。 有佛頂中光明照十五佛國。有佛頂中光明照三十佛國。 阿彌陀佛。 有佛頂中光明照八萬四千里。 有佛頂中光明照二萬一千里。 有佛頂中光明照五千二百里。 有佛頂中光明照三百二十里。有佛頂中光明照六 無央數佛頂中光明所焰照皆如是也。 皆所不能及也 有佛頂中光明照二里。 光明最尊第一無比。諸佛光明。 有佛頂中光明照二百萬佛國。 有佛頂中光明照五十萬佛國。 有佛頂中光明照二十里。 有佛頂中光明照七丈。有佛 阿彌陀佛光明。所照最 有佛頂中光明照十七萬 有佛頂中光明照四萬一 有佛頂中光明照萬四 有佛頂中光明照二千 有佛頂中光明照五 有佛頂中光明昭 有佛頂中光 阿彌陀佛頂 皆所不及 有佛頂中 有佛頂中 佛言。諸 有佛頂 有佛頂 有 有

1二=三象 2(協)-⊜\*

2[明]-0 1項=頂⊕下同 (281 c 27-282 b 11)

明照十五佛國。中有佛項中光明照三十佛國。中有佛項中光 中光明照四佛國。中有佛項中光明照八佛國。 佛項中光明照一佛國。中有佛項中光明照兩佛國。中有佛項 數諸佛。其項中光明所照。皆如是也。無量淸淨佛項中光明。 佛國。中有佛項中光明照二百萬佛國。佛言。八方上下無央 有佛項中光明照十三萬佛國。中有佛項中光明照二十六萬佛 光明照三萬二千佛國。中有佛項中光明照六萬四千佛國。中 明照八千佛國。中有佛項中光明照萬六千佛國。中有佛項中 明照二千佛國。中有佛項中光明照四千佛國。中有佛項中光 光明照五百佛國。中有佛項中光明照千佛國。中有佛項中光 明照六十佛國。中有佛項中光明照百二十佛國。中有佛項中 項中光明照六百萬里。中有佛項中光明照千二百萬里。中有 中光明照百五十萬里。 光明照三十五萬里。中有佛項中光明照七十萬里。中有佛項 明照八萬四千里。中有佛項中光明照十七萬里。 千二百里。中有佛項中光明照萬四百里。中有佛項中光明照 百里。中有佛項中光明照二千六百里。中有佛項中光明照五 里。中有佛項中光明照六百四十里。中有佛項中光明照千三 中有佛項中光明照百六十里。中有佛項中光明照三百二十 光照一里。中有佛項中光明照五里。中有佛項中光明照二十 八方上下無央數諸佛中。有佛項中光明照七丈。中有佛項中 佛言。無量清淨佛光明最尊第一無比。諸佛光明皆所不及也 皆所不能及也 **意所欲作爲不豫計。** 悉各自得之。是故令光明轉不同等。 求道爲菩薩時。 二萬一千里。中有佛項中光明照四萬二千里。 焰照千萬佛國。所以諸佛光明所照有遠近者何。本前世宿命。 中有佛項中光明照四十里。 中有佛項中光明照五十萬佛國。中有佛項中光明照百萬 所願功德。 無量清淨佛光明。 中有佛項中光明照三百萬里。中有佛 各自有大小。至其然後作佛時。 中有佛項中光明照八十里。 諸佛威神同等耳。 所照最大。諸佛光明 中有佛項中光 中有佛項中光 中有佛項中

由旬。 尺。或照一由旬二三四五 2000年。或有佛光照于七 要言之。乃照東方恒沙佛 **刹。南西北方四維上下亦** 佛世界。或千佛世界。取 所不能及。或有佛光照百 光明最奪第一。 佛告阿難。無量壽佛威神 如是轉倍乃至照 諸佛光明

2尺=赤、患忌 3(熙)-● 1 [有佛光] - ⊜

佛刹土

4照一佛刹流布本作照於

佛本顧威神所加。 維上下亦復如是。 刹。無量無數不可思議。 或普照佛刹者。 億那由他百千由旬光者 尋者。或有加一由旬乃至 河沙等國土。南西北方四 我今略說。光照東方如恒 是諸佛光。 或有加 悉皆照 唯除諸

(321 c 17−22)

圓光。 由旬。 千由旬。 千由旬。 邊無數佛刹。 次阿難彼佛無量壽。若化 四維上下。 稱量佛刹。 沙數百千俱胝那由他不可 彼佛光明。照於東方恒河 或百由旬千由旬百 或一由旬二由旬三 乃至遍滿無量無 或俱胝那由他百 亦復如是。 如是南西北方 復

阿難。彼佛光明普照佛 (95 c 17—23)

(303 a 3—10)

也。光明中之最明無極也。 光明中之極尊也。光明中之極與也。阿彌陀佛光明殊好。勝於日月之明。也。阿彌陀佛光明殊好。勝於日月之明。也。阿彌陀佛光明殊好。勝於日月之明。也。阿彌陀佛光明。清潔無瑕穢。無缺減也。阿彌陀佛光明。 基快無比。 絶殊無極極善。 善中明好。 基快無比。 絶殊無極極善。 阿彌陀佛光明極善。阿彌陀佛光明極善。阿彌陀佛光明極善。

1潔=淨母

(282 b 12—21)

之壽明無極。

之壽明無極。

一之善也。無量清淨佛光明。諸佛光明中之極時也。無量清淨佛光明。諸佛光明中之極明也。無量清淨佛光明。諸佛光明中之極明也。無量清淨佛光明。諸佛光明中之極雄傑也。無量清淨佛光明。諸佛光明中之之共善也。無量清淨佛光明。諸佛光明中之之共善也。無量清淨佛光明。諸佛光明中之之主也。無量清淨佛光明。諸佛光明中之之主也。無量清淨佛光明。諸佛光明中之之善也。無量清淨佛光明。諸佛光明中之之壽明無極。

(270 a 28-b3)

思光佛。無稱光佛。超日月光佛。佛。歡喜光佛。智慧光佛。不斷光佛。難無礙光佛。無對光佛。炎王光佛。清淨光是故無量壽佛。號無量光佛。無邊光佛。

1 炎王光 = 光炎王帝命

(321 c 22—26)

光。奪一切世間光。無垢清淨光。光。解脫光。無等光。不思議光。過日月光。解脫光。無等光。不思議光。過日月次,所難。今此光明名無量光。無礙光。復次阿難。今此光明名無量光。無礙光。

(95 c 23—27)

蔽月光。掩奪日月光。映蔽日光。映入。無等光。不可稱量光。映蔽日光。映悉光。不可觀光。不思議無量光。無邊光。無著光。無礙光。光照無量光。無邊光。無量壽佛復有異名。謂阿難。以是義故。無量壽佛復有異名。謂

(303 a 10—b 1)

羅漢。 尙未竟也。 佛光明。 喜踊躍。 諸菩薩阿羅漢。諸天帝王人民。聞之皆歡 復爲八方上下諸無央數佛。辟支佛菩薩阿 在心所願。往生阿彌陀佛國。可得爲衆菩 明。朝暮常稱譽其光明好。至心不斷絶。 羅漢。所稱譽皆如是。佛言。其有人民。 也。八方上下。無央數佛。辟支佛菩薩阿 度脫也。 佛國。諸天人民。莫不聞知。聞知者莫不 明。名聞八方上下。無窮無極。無央數諸 治。死後莫不得解脫憂苦者也阿彌陀佛光 之處。 見阿彌陀佛光明至。 皆休 止不復 不作善也。諸在泥犁禽獸薜茘。考掠勤苦 佛光明也。見者莫不慈心歡喜者。世間諸 諮有人民。蜎飛蠕動之類。莫不見阿彌陀 焰照諸無數天下。幽冥之處。皆常大明。 薩阿羅漢所尊敬。若其然後作佛者。亦當 善男子善女人。 聞阿彌陀 佛聲。 稱譽光 有婬泆瞋怒愚癡者。 見阿彌陀佛光明。莫 所稱譽光明如是也。卽衆比丘僧。 **佛言。不獨我稱譽阿彌陀佛光明** 姝好巍巍。稱譽快善。 晝夜一劫。 莫不讚歎者。佛言。我道阿彌陀 我但爲若曹小說之耳。

動=對象

3考=拷⊜ 2 泆 = 妷佬

(282 b 21 - c 14)

願往生無量淸淨佛國。可得爲諸菩薩阿羅 愚癡。見無量清淨佛光明。莫不作善者。 尚未竟也。我但爲若曹小說之耳。 清淨佛光明姝好巍巍稱譽快善。晝夜一劫 歡喜踊躍。莫不讚歎者。佛言。我道無量 僧諸菩薩阿羅漢。諸天帝王人民。聞之皆 亦當復爲八方上下無央數辟支佛菩薩阿羅 漢所尊敬。智慧勇猛。若其然後作佛者。 稱譽其光明明好。至心不斷絶。在心所欲 無量淸淨佛聲。稱譽光明。如是朝暮。常 皆如是佛言。其有人民善男子善女人。聞 無央數諸佛。辟支佛菩薩阿羅漢。所稱譽 我不獨稱譽無量淸淨佛光明也。八方上下 莫不聞知。聞知者莫不得過度者。佛言。 八方上下無窮無極無央數佛國。 不得解脫憂苦者也。無量清淨佛光明名聞 **清淨佛光明至。皆休止不得復治。死後莫** 諸泥犁禽獸薜荔。考掠勤苦之處。見無量 不見無量清淨佛光明。 之處皆常明。諸有人民蜎飛蠕動之類。莫 無量清淨佛光明。焰照諸無央數天下幽冥 所稱譽光明。亦當復如是。則衆比丘 莫不慈心歡喜者。世間諸有婬姪瞋怒 見無量清淨佛光 諸天人民

1姪≕泆⊜

2者=也完卿

3犁=黎果园

4考=拷冠卿 5姝=殊袰

明威神巍巍殊妙。 其光明亦如今也。 佛國土。莫不聞知。不但我今稱其光明。一 其然後得佛道時。 諸菩薩聲聞大衆。 夜稱說至心不斷。 如是。若有衆生。 切諸佛聲聞緣覺諸菩薩衆。咸共歎譽亦復 皆蒙解脫。無量壽佛光明顯赫照曜十方諸 見此光明皆得休息。無復苦惱。 歡喜踊躍善心生焉。若在三塗勤苦之處。 其有衆生遇斯光者。三垢消滅身意柔軟。

聞其光明威神功德。日

1勤=極側

佛言。我說無量壽佛光 晝夜一劫尚不能盡。

普爲十方諸佛菩薩。 所共歎譽稱其功德。 隨意所願得生其國。

至 爲

2曜流布本作耀\* 3聞知=焉⊖、 流布本亦同

5不=未⊜、流布本亦同 4大=之母

(95 c 27—96 a 1)

得歡悅。阿難。 復令一切餘佛刹中。 彼之光明清淨廣大。普令衆生身心悅樂。 劫說不能盡。 我今開示彼佛光明。滿足 天龍夜叉阿修羅等皆

(270 b 3—15)

阿難。我住一劫。 不能盡。 乾闥婆阿修羅迦樓羅緊那羅摩睺羅伽人非 如是光明。普照十方一切世界。天龍藥叉 人等。見此光明發菩提心獲利樂故。 說此光明功德利益。 亦

(321 c 26−322 a 1)

壽終之後

(303 b 2—16)

聞佛言皆踊躍。莫不代之歡喜者 子。今皆復會是共相值也。則諸比丘僧。 百長者子。 皆前世迦葉佛時。 爲我作弟 已。今復來供養我。阿闍世王太子。及五 道已來。 無央數劫。 皆各供養四百億佛 \*阿闍世王太子。及五百長者子。住菩薩 後無數劫。皆當作佛如阿彌陀佛。佛言。 **歡喜踊躍。心中俱願言。令我等後作佛** 佛。以頭面著佛足。皆持金華蓋。前上佛 子。各持一金華蓋。俱到佛所。前爲作禮 佛說阿彌陀佛爲菩薩。 五百長者子。聞阿彌陀佛二十四願。皆大 已。悉却坐一面聽經。阿闍世王太子。及 皆如阿彌陀佛。佛卽知之。告諸比丘 是阿闍世王太子。及五百長者子。却 時阿闍世王太子。與五百長者迦羅越 求索得是二十四

1作禮佛=佛作禮母

2子+(等)⊜

3則→時⊜

(282 c 14—28)

闍世王太子。 世王太子。 聞無量清淨佛二十四願。皆大歡喜踊躍。 佛說無量清淨。爲菩薩求索。得是二十四 心踊躍。 等。皆前世迦葉佛時。爲我作弟子。今皆 復來供養我。是阿闍世王太子。及五百人 來。無央數劫。皆各供養四百億佛已。今 劫。皆當作佛如無量淸淨佛。佛言。是阿 清淨佛。 心中俱願言。令我等後作佛時。皆如無量 越子。各持一金華蓋。前上佛已。悉却坐 復會是共相値也。則諸比丘僧。聞佛言皆 一面聽經阿闍世王太子。及五百長者子。 時阿闍世王太子。與五百大長者迦羅 佛則知之。告諸比丘僧。是阿闍 莫不歡喜者。 及五百長者子。 五百長者子。 作菩薩道已 却後無央數

1淨+(佛)⊜

不及。 可得計尚復百千億萬倍是星也 問佛言。阿彌陀佛國中。 可豫計。 時無有敢當者。無有疑難之意。在心所作。爲不 才健勇猛。如師子中王。在深山中。有所趣向。 猛。身體輕便。終無痛痒。極時行步坐起。悉皆雨時。如是盡一劫竟。終無懈倦時。皆悉智慧勇 得阿羅漢。未得阿惟越致菩薩者。即得阿惟越致 未得阿那含者。即得阿那含。未得阿羅漢者。即 言。如我第二弟子。摩訶目揵連。飛上天上一書 天下星。若見之不。阿逸菩薩言。唯然見之。佛 **洹去者無。** 智慧。當令在阿彌陀佛國中諸羅漢邊。其德尚復 八方上下去來現在之事。百千億萬倍。共合爲一 最爲無比。飛行進止。智慧勇猛。洞視徹聽。知 億萬倍。 倍。尙復不如我第二弟子摩訶目肄連勇猛。百千 經者。其音如三百鐘聲。中有說經者。 自諷誦通利。無厭無極。 慧。各自好喜。所願經道。莫不喜樂。誦習之者。 大小隨意。爲說經授與之即令疾開解得。皆悉明 菩薩。阿彌陀佛。輒隨其宿命時。求道心所憙願 諸天人民中。有未得道者。卽得道。 佛語阿難。阿彌陀佛。爲諸菩薩阿羅漢說經竟。 一夜。遍數知星有幾枚。此四天下星甚衆多。 即得須陀洹。未得斯陀含者。即得斯陀含。 百千億萬倍。阿逸菩薩。即起前長跪叉手。 百千億萬倍。是猛師子中王。百千億萬 如摩訶目肄連。於諸國菩薩阿羅漢中。 願欲聞之。佛言。若欲知者。如是四 諸阿羅漢。寧頗有般泥 諸菩薩阿羅漢中。有誦 未得須陀洹 如疾風暴

3痒=獲母 2鐘=鍾承 1經+(典)⊖

5[訶]-愚觉★

(289 a 3-b 11)

含道。 民中。 開解得道。皆悉明慧各自好喜。所願經道莫不喜樂誦習者。 惟越致菩薩者。則得阿惟越致菩薩。阿彌陀佛。輒隨其本 四天下星也。 淨佛國。一阿羅漢智慧勇猛者。千億萬倍也。是時坐中有 比。如摩訶目揵連。飛行進止。智慧勇猛。洞視徹聽。知 佛言。如摩訶目肄連勇猛。於諸佛國諸阿羅漢中。最爲無 量淸淨國。諸菩薩阿羅漢。皆勝我第二弟子摩訶目揵連也。 復不如我第二弟子。摩訶目揵連勇猛。百千億萬倍也。無 勇猛。無有疑難之意。則在心所作。爲不豫計。百千億萬 無有敢當者。無量清淨佛國。諸菩薩阿羅漢。說經行道皆 皆悉才健勇猛。如師子中王。在深林中。當有所趣。向時 悉智慧勇猛。身體皆輕。便終無有痛痒。極時行步坐起。 阿羅漢。說經行道皆各如是。盡一劫竟終無懈倦時也。皆 經者。其音如雷聲。中有說經者。 則各自諷誦經道。通利無厭無極也。諸菩薩阿羅漢中有誦 宿命求道時。心所喜願大小隨意。爲說經輒授之。令其疾 如是四天下。星甚衆多。不可得計。尚爲百千億萬倍。是 摩訶目揵連。飛行四天下。一日一夜遍數星。知有幾枚也。 \* 之不。阿逸菩薩言。唯然皆見之。佛言。而我第二弟子。 欲聞之。佛告阿逸菩薩。若欲知者。如是四天下星。若見 言。阿彌陀佛國中。諸阿羅漢。寧頗有般泥洹去者不。願 當在無量淸淨佛國。諸阿羅漢中者。其德尙復不如無量淸 八方上下去來現在之事。百千億萬倍都合爲一智慧勇猛。 倍。是猛師子中王也。如是猛師子中王。百千億萬倍。尙 含道者。 佛語阿難。無量淸淨佛。爲諸菩薩阿羅漢說經竟。 一菩薩。字阿逸菩薩。阿逸菩薩。則起前長跪叉手。問佛 中有未得阿羅漢道者。則得阿羅漢道。中有未得阿 有未得須陀洹道者。則得須陀洹道。中有未得斯陀 則得斯陀含道。中有未得阿那含道者。 如疾風暴雨。 則得阿那 時諸菩薩 。諸天人

多少之數。 乃至滅度。 無量無數。

2 大目揵連流布本作今大目犍連

(96 a 1—8)

尼殺曇分中。亦不知其一。 知其一。於千分百千分乃至鄔波 盡其神力乃至滅度。於百分中不 算無量壽佛初會之中諸聲聞衆。 彼經億那由他百千歲數。 大千世界。 目揵連神通自在。於晨朝時周歷 丘滿億那由他百千數量。皆如大 聞衆不可稱量知其邊際。 復次阿難。 須臾之頃還至本處。 彼無量壽如來。 ` 欲共計 假使比 諸聡

(270 b 22-27)

亦然。能如大目揵連。百千萬億初會。聲聞衆數不可稱計。菩薩 中持一切世界。佛語阿難。 說。神智洞達威力自在。 又聲聞菩薩。其數難量不可 悉共計校。不能究了 於阿僧祇那由他劫。 能於掌

1[能]-⊖、流布本亦同

322 a 1—12)

聞百分之中。不及一分。 衆。譬喻算數數不能及。阿難。 議數。 僧祇數。千阿僧祇數。百千阿 **俱胝千俱胝。緊迦囉數。** 那由他歲。盡其壽命數。 **胝聲聞神通之力。** 一晝夜悉知其數。假使百千俱 千世界所有一切童男童女。於 彼大目乾連神通第一。三千大 僧祇數。阿摩儞野數。不可思 阿僧祇數。十阿僧祇數。百阿 毘婆訶數。嘝娑那數。穰伽數。 是百千萬十萬百萬。一俱胝百 復次阿難。無量壽如來。 又一一聲聞。壽百千俱胝 如是無量無數聲聞之 那由他數。 皆如大目乾 阿由他數。 彼聲

(307 c 22-308 a 7)

帝 水爾。 \* 央數。 佛言。大海減去一溪水。寧令減少不。對 不能令減知少也。佛言。阿彌陀佛國。諸 知少不耶。對日。減去百千億萬斗石。 如天下大海水减去一渧寧能令海水爲滅。 天下諸水衆善中王。 曰。不能令增多也。所以者何。是大海爲 般泥洹去者無央數。其在者新得道者亦無 知少也。 不。對曰。滅去百千億萬恒水。不能令滅 也。佛言。滅大海一恒水。寧能令滅知少 阿羅漢中。雖有般泥洹去者。如大海滅 都流入大海水中。寧能令海水增多不。對 减去百千億萬溪水。 尚不能 減知少 都不爲增減也。佛言。令天下諸水。 佛言。阿彌陀佛國。諸阿羅漢。 不能令在諸阿羅漢爲滅知少也。 故能爾耳。

2 (衆善) | 一〇 帝:滴曰\*

(289 b 11—29)

漢中。有般泥曰去者。如是大海滅一溪水令知減少也。佛言。阿彌陀佛國。諸阿羅 佛言。阿彌陀佛國。諸阿羅漢中。雖有般 耳。不能滅諸在阿羅漢。爲滅知少也。佛 泥洹去者。如是大海。减一小水耳。不能 百千億萬斗石。水尚復不能令海減少也。 令海水爲減不。阿逸菩薩言。滅大海水。 佛言。如天下大海水。減去一渧水。寧能 海爲天下諸水衆善中王也。故能爾耳。 不能減大海水。令減知少也。佛言。阿彌 逸菩薩言。滅大海水百千萬億恒水。尚復 言。而大海滅一恒水。寧能滅海水不。阿 滅大海百千萬億溪水。尙復不能减海水。 水一溪水。寧能減海水不。阿逸菩薩言。 令諸在阿羅漢爲滅知少也。 佛言。 滅大海 大海中。寧能令海水爲增多不。阿逸菩薩 爲增減也。佛言。令天下諸水。都流行入 其在者。新得阿羅漢者。亦無央數。都不 陀佛國。諸阿羅漢。般泥曰去者無央數。 不能令海水增多也。所以者何。是大

(270 b 27--- c 3)

歷算數言辭聲類所能知也。 何。其所滯者於彼大海。何所爲多。阿難 以爲百分。以一分毛沾取一渧。 譬如大海深廣無量。假使有人。析其一毛 白佛。彼所渧水比於大海。多少之量非巧

於意云

(322 a 12—18)

復次阿難。譬如大海。深八萬四千由旬。 毛塵出水未及半合。海水無量。 毛塵水多海中水多。阿難白佛言。世尊。 上形量亦爾。如是投盡毛塵。於意云何。 **胝細如微塵。以一一塵投海出水。水在塵** 廣闊無邊。假使有人出身一毛。碎爲百俱

(96 a 8-13)

分而可方之。 假使取千由旬水。猶以爲少。況以毛端 彼之水滴比於大海。何者爲多。阿難白言。 分。以其一分於大海中霑取一滴。阿難。 觀不知邊際。若有丈夫。析一毛端爲五十 阿難。譬如大海深八萬四千由旬。以目極

1日三道母\*

以者何。 脫得人道。 宅即大中。 乃獨爾乎。佛言。阿彌陀佛國。諸菩薩阿羅漢所居。 佛國爲最快。八方上下無央數。諸佛國中衆善之王。 心意所念善惡。口所欲言。皆知當何歲何劫。得度 菩薩阿羅漢。悉皆洞視徹聽。見知八方上下去來現 有大小。別知其勇猛。令衆見之耳。 諸善。徳薄所致。其所衣被飯食。俱自然平等。德 殊不能者。皆是前世宿命求道時。不慈心精進益作 命求道時。慈心精進。益作諸善。徳重所致。中有 舍宅最高者。舍宅即高中。有欲令舍宅最大者。舍 七寶舍宅中。有在虚空中者。有在地者。中有欲令 跪叉手言。佛說阿彌陀佛國土。快善明好最姝無比。 國中之都。自然之無爲。最快明好甚樂之無極。所 也。諸佛國中之衆傑也。 諸佛國中之雄。諸佛國中之寶諸佛國中壽之極長久 大衆多不可復計。阿彌陀佛國。 六天王所居處不。唯然見之。佛言。阿彌陀佛國講 所以者何。中有能令舍宅隨意者。皆是前世宿 累德所致。故能爾耳。 皆自然隨意在所作爲。中有殊不能令舍宅隨意 故如常一法不異爲增多。 阿彌陀佛國亦如是。悉令八方上下。無失數 諸無央數天人民。蜎飛蠕動之類都往生。甚 復無數天上天下人民。及蜎飛蠕動之類。 都復勝第六天王所居處。百千億萬倍。諸 阿彌陀佛本爲菩薩時。所願勇猛。精進不 往生阿彌陀佛國。知當作菩薩阿羅漢。 有欲令舍宅在虚空中者。舍宅即在虚空 諸佛國中之廣大也。諸佛 阿逸菩薩卽大歡喜。長 所以者何。 諸菩薩阿羅漢衆比 佛言。若見第 阿彌陀

(289 b 29—290 a 12)

空中者。 則高。 佛國。 道時。 佛言。無量清淨佛國亦如是。悉令八方上下無央數佛國。無央數 央數。天上天下人民。及蜎飛蠕動之類。皆悉知心意所念善惡。 第六天王所居處。百千億萬倍也。 衆見耳。佛告阿逸菩薩。若見是第六天上天王所居處不耶。 其舍宅。隨意所作爲者。所以者何。中有能者。皆是前世宿命求 有在虛空中居者。中有在地居者。中有意欲令舍宅最高者。舍字 爾乎。佛言。無量淸淨佛國。諸菩薩阿羅漢所居。七寶舍宅中。 般泥洹去者甚衆多。無央數國土快善之極。明好最姝無比。乃獨 阿逸菩薩則大歡喜。長跪又手言。佛說無量清淨佛國。諸阿羅漢 本爲菩薩求道時。所願勇猛。精進不懈。累德所致。故乃爾耳。 清淨佛國。爲最快明好甚樂之無極也。無量清淨佛國獨勝者何。 大也。無量淸淨佛國。爲諸無央數佛國中都自然之無爲也。 諸無央數佛國之衆傑也。無量淸淨佛國。爲諸無央數佛國中之廣 量清淨佛國。爲諸無央數佛國中之極長久也。無量清淨佛國。爲 國中之雄國也。無量淸淨佛國。爲諸無央數佛國中之珍寶也。 無央數諸佛國中。衆菩薩中王也。 多。不可復計。無量清淨佛國。 諸天人民。蜎飛蠕動之類。都往生無量清淨佛國者。其輩甚大衆 菩薩言唯然皆見之。佛言。無量淸淨佛國土。講堂舍宅。倍復勝 衣被服飲食。俱自然平等耳。是故不同。德有大小別。知勇猛会 前世宿命求道時。不慈心精進。作善少德小。悉各自然得之。所 法不異爲增多也。 所欲言。皆知當何歲何劫中。得度脫得人道。 悉皆洞視徹聽。悉復見知八方上下去來現在之事。復知諸無 知當作菩薩道得阿羅漢道。皆豫知之。 中有意欲令舍宅最大者。舍宅則大。中有意欲令舍宅在虚 慈心精進益作諸善。德重所能致也。中有不能致者。皆是 舍宅則在虛空中。皆自然隨意在所作爲。中有殊不能令 所以者何。 無量淸淨佛國爲最快。八方上下 諸菩薩阿羅漢衆比丘僧。 無量清淨佛國。其諸菩薩阿羅 無量淸淨佛國。爲諸無央數佛 當往生無量清淨 阿逸

270 c 3—5

322 a 18-21)

有如是無量不可算數聲聞者如海中水。如是彼佛。數者如毛塵之水。數未盡關之衆。盡其形壽。數知關之衆。盡其形壽。數知

(96 a 13—18)

非以算計之所能知。
非以算計之所能知。
非以算計之所能知。
非其數被無量壽如來初會聲
,所知數量如彼毛端一滴
,所知數量如彼毛端一滴

(308 c 27—309 a 24)

菩薩。 其法如是。終無有斷絕。 復不般泥洹。 如大師阿彌陀佛。住止無央數劫。無央數劫不可 蠕動之類。皆令得佛泥洹之道。其善福德。當復 者。其蓋樓亘菩薩。便當作佛。總領道智。 乃獨如是。佛言。阿彌陀佛。至其然後。 陀佛壽命甚長。威神尊大。智慧光明巍巍快善。 阿逸菩薩聞佛言大歡喜。長跪叉手言。佛說阿彌 深。無極無底誰當能知信其者。獨佛自信知爾。 知數者。阿彌陀年壽甚長久。浩浩照照。明善甚中。諸菩薩阿羅漢。知有幾千億萬人。皆無有能 禪一心。合其智慧爲一勇猛。共欲數阿彌陀佛國 對曰。願皆欲聞知之。佛言。明聽。悉令八方上 佛告阿逸菩薩。若欲知阿彌陀佛壽命無極時不。 教授。世間及八方上下。所過度諸天人民。蜎飛 類。皆復使得入道。悉令作辟支佛阿羅漢。皆令坐 方面各千須彌山佛國中。諸天人民。蜎飛蠕動之 心。都台其智慧爲一勇猛。共欲計知阿彌陀佛譯 皆使得入道。悉令作辟支佛阿羅漢。 幾千億萬劫歲數。皆無有能計知者。復令他 諸無央數佛國中。諸天人民。蜎飛蠕動之類。 當復作佛。典主智慧。總領教授。所過度 當復如大師阿彌陀佛。止住無央數劫。尙 准法大師。爾乃般泥洹。其次摩訶那鉢 展轉相承受。經道甚明。國土極善。 不可極也。 共坐禪 般泥洹 典主

5誰當=無有動 4照照=昭昭⊜ 3浩浩+(皓皓)象、 2陀+(佛)母 6准Ⅱ惟⊜ 1入=人母\* (皓皓)命卿

5准∥惟⊜ 4洹=日⊜ 3 (佛) - ●9 2卽=則⊕® 1浩浩=皓皓⊖®

6常=當®

(290 c 14-291 a 13)

極也。 智典主教授。世間八方上下。所過度諸天人民。蜎然後般泥洹者。 其廅樓亘菩薩。 便當作佛總領道 佛告阿逸菩薩。若欲知無量淸淨佛壽命無極時不 復如大師無量清淨佛。住止無央數劫。 千須彌山佛國中。諸天人民。及蜎飛蠕動之類。 坐禪一心。都合其智慧。爲一勇猛。共欲計知無 蠕動之類。皆使得人道。悉令作辟支佛阿羅漢。共 令八方上下。 住無央數劫。常復不般泥洹。 教授。所過度福德。當復如大師無量清淨佛。止 曰。其次摩訶那鉢菩薩。當復作佛典主智慧都總 不可復計劫。不可復計劫。准法大師。爾乃般泥 飛蠕動之類。皆令得佛泥洹之道。其善福德。當得 巍快善。乃獨如是乎。佛言。無量淸淨佛。至其 佛說無量清淨佛壽命甚長。威神大智慧光明。巍 知耳。阿逸菩薩聞佛言。卽大歡喜。長跪叉手言。 照明善甚深無極無底。誰當能信知其者乎。獨佛自 者也。佛言。無量清淨佛。年壽甚長久浩浩。浩浩 國中。諸菩薩阿羅漢。計千億萬人。皆無有能數 心。共合其智慧。都爲一勇猛。共欲數無量淸淨佛 皆復得人道。悉令作辟支佛阿羅漢。皆令坐禪一 計知極無量淸淨佛壽者也。佛言。復令他方面各 量淸淨佛壽命。知壽幾千億萬劫歲數。皆無有能 阿逸菩薩言。願皆欲聞知之。佛言明聽。悉 國土極善。其法如是。 諸無央數佛國中。諸天人民。蜎飛 終無有斷絕。 展轉相承。受經道 無央數劫 不可

菩薩天人之衆。壽命長短亦復如是。 壽命長遠劫數。不能窮盡知其限極。 心竭其智力。於百千萬劫悉共推算。計其 身。悉令成就聲聞緣覺。都共集會禪思一 汝寧知乎。假使十方世界無量衆生皆得人 佛語阿難。無量壽佛。壽命長久不可稱計 數譬喻所能知也。 (270 b 16—22)

聲聞

2 劫 = 之母、流布本亦同 1(又)+無⊖、流布本亦同

阿難。 多少。聲聞菩薩及諸天人壽量亦爾。 彼佛壽命無量無邊。 不可知其劫數

(96 a 18-20)

佛告阿難。阿彌陀作佛已來。凡十小劫。 (303 b 17)

> 佛告阿難。無量清淨佛作佛已來。凡十八 (282 c 28-29)

1八=小⑰卿

阿難又問。 其佛成道已來爲經幾時。 佛(270 a 6—7) 言。成佛已來凡歷十劫。

成佛已來於今十劫。 (321c14-15)

(96 a 20-22)

經今十劫。 能得如是無量壽命。佛告阿難。彼佛受生 阿難白佛言。世尊。彼佛出世于今幾時。

-67-

(303 b 19 - 26)

者珊瑚。 下。衆寶中精味。自然合會。 軟好。 甚姝無比。 其七寶地。 諸八方上 其寶皆比第六天上之七寶也。 自相參。轉相入中。各自焜煌參明。極自 者黄金。 其國地皆自然七寶。其一寶者白銀。二寶 七寶。皆以自共爲地。曠蕩甚大無極。皆 **六寶者琥珀。七寶者車渠。是爲** 三寶者水精。 四寶者琉璃。 其化生耳。 五寶

(283 a 2-9)

衆寶中精。都自然之合會共化生耳。其寶 軟甚姝好無比。如其七寶地。諸八方上下 相參轉相入中。各自焜煌參光極明。自然 是七寶皆以自共爲地曠蕩甚大無極。皆自 寶者名黃金。三寶者水精。四寶者琉璃。 其國地皆自然七寶。其一寶者名白銀。二 五寶者珊瑚。六寶者虎珀。七寶者車栗。

比如第六天上之七寶也。

(270 a 7-12)

栗瑪瑙合成爲地。恢鄭曠蕩不可限極。悉 其佛國土自然七寶。金銀琉璃珊瑚琥珀車 淨莊嚴超踰十方一切世界。衆寶中精。其 相雜厠轉相入間。光赫焜耀微妙奇麗。清

> 又彼佛國土大富無量。 唯受快樂無有衆 苦。無地獄餓鬼畜生焰魔羅界及八難之

(322 a 21-23)

寶猶如第六天寶。

1魔『摩卿

唯有清淨菩薩摩訶薩及聲聞之衆。

1琥珀=虎珀❸

2車渠 = 硨磲兒働、車碟患、流布本亦同 3瑪瑙=馬瑙象、 碼瑙亞、 碼磁便、流布本

亦同

4 曠 = 廣⊜

5入間=間入働 6焜耀=煜爍⊜

(270 a 14)

亦無地獄餓鬼畜生諸難之趣。

(283 a 13-14)

無有泥犁禽獸餓鬼。 阿須倫諸龍鬼神也。 蜎飛蠕動之類也。 無

阿須倫諸龍鬼神。

1 倫∥輪⊜

無有泥型禽獸薜荔。

蜎飛蠕動之類。

無有

(303 c 1—3)

(96 a 22-25)

國土豐稔天人熾盛。志意和適常得安隱。 復次阿難。彼極樂界無量功德具足莊嚴。

無有地獄畜生及琰魔王界。

車渠樹。種種各自異行。 樹。淳白玉樹。淳珊瑚樹。淳琥珀樹。淳 阿彌陀佛及諸菩薩阿羅漢。講堂精舍所居 有淳金樹。 處舍宅中。內外浴池上。皆有七寶樹。中 淳銀樹。 淳水精樹。 淳琉璃

(284 c 5-11)

中有純水精樹。中有純琉璃樹。中有純白 皆有七寶樹。中有純銀樹。中有純金樹。 漢。講堂精舍所居處舍宅。中外浴池上。 有純車渠樹。種種各自異行。 玉樹。中有純珊瑚樹。中有純虎珀樹。中

佛告阿難。 無量淸淨佛。 及諸菩薩阿羅

(270 c 5-7)

車渠樹。 類梨樹。珊瑚樹。瑪瑙樹。樹。琉璃樹。頗梨樹。珊瑚樹。瑪瑙樹。銀叉其國土。七寶諸樹周滿世界。金樹。銀

2瑪瑙=碼瑙®®、碼碯哪下同 3車栗 = 硨磲⇔下同、流布本亦同 4(之)+樹母 1頗梨=頗璨彤命、玻璃動、流布本亦同

(322 a 23-26)

槟 百千珍寶。而用莊嚴。所謂金柱銀柱。瑠 復次阿難。彼佛國土。有種種寶柱。皆以 璃柱。頗梨柱。 眞珠柱。 硨磲柱。 瑪瑙

1頗梨=玻璃團米

(96 a 25—29)

赤珠馬瑙玉樹。唯一寶成不雜餘寶。來國多諸寶樹。或純黃金白銀琉璃頗梨。 衆寶鈴。具足百千諸妙雜色。阿難。彼如 有七寶幢周布行列。其寶幢上懸諸幡蓋及 有種種香周遍芬馥。種種妙花亦皆充滿。

2馬瑙=碼磁色下同 1頗梨=玻璃動下同、頗黎團下同、宋本混用

## (305 a 8—b1)

作一树。 琉璃葉。 璃實。 銀枝金葉。銀華金實。金樹者。 根琉璃莖。珊瑚枝虎珀葉。銀華金實。琉 中復有四寶共作一樹者。水精樹。水精根 實。琉璃樹者。琉璃根水精莖。琉璃枝水 中有兩寶共作一樹者。 璃樹者。 瑚華虎珀實。金樹者。 者。銀樹。銀根金莖。 **莖。水精枝金葉。銀華琉璃實。是五寶共** 實。琉璃樹者。琉璃根珊瑚莖。水精枝金 水精根琉璃莖。 珊瑚枝銀葉。 水精枝琉璃葉。珊瑚華銀實。水精樹者。 復有五賢共作一樹者。銀根金莖。水精枝 樹者。琉璃根水精莖。金枝銀葉。水精華琉 琉璃莖。金枝銀葉。水精華琉璃實。琉璃 精根琉璃莖。水精枝琉璃葉。水精華琉璃 琉璃葉。虎珀華珊瑚實。水精樹者。水精 銀華珊瑚實。珊瑚樹者。珊瑚根琉璃 一是四寶樹轉共相成。各自異行。中 琉璃華水精賞。是二寶共作一樹。 銀華金實。金樹者。金根銀莖。 琉璃根珊瑚莖。虎珀枝水精葉。 各自異行。 是六寶樹轉共相成。 中有六寶共作一樹 金根銀莖。水精枝 水精枝琉璃葉。珊 銀樹。銀根金莖。 金華琉璃 金根銀 各自異

2(復)+有⊜ 1者+(銀樹)⊜

## (284 c 11—285 a 11)

枝金葉銀華金實。金樹者。金根銀莖金枝 中復有兩實共作一樹者。銀樹銀根金莖銀 根珊瑚莖。 金莖。水精枝琉璃葉。珊瑚華金實。金樹 華水精實。 根琉璃莖。銀枝金葉。水精華琉璃實。琉 者。水精根銀莖。金枝水精葉。銀華金質。 根銀莖。水精枝金葉。銀華水精實。水精樹 莖。水精枝銀葉。金華水精實。金樹者。金 銀葉金華銀實。是兩寶樹轉共相成。各自異 寶共作一樹者。銀樹。銀根金莖。 是五寶樹轉共相成。各自異行。中復有六 珊瑚根琉璃莖水精枝金葉。銀華琉璃實。 行。中復有五寶共作一樹者。銀樹。銀根 璃樹者。 琉璃葉。銀華金實。金樹者。金根銀莖。 寶共作一樹者。銀樹。銀根金莖。水精枝 是三寶樹轉共相成。各自異行。中復有四 行。中復有三寶共作一樹者。銀樹。銀根金 六寶樹轉共相成。各自異行。 金華銀實。 琉璃樹者。琉璃根珊瑚莖。虎珀枝水精葉。 水精根琉璃莖。珊瑚枝銀葉。虎珀華金實。 水精枝琉璃葉。虎珀華珊瑚實。水精樹者。 琉璃葉珊瑚華虎珀實。 金樹者。 金根銀莖。 水精枝琉璃葉金華銀實。水精樹者。水精 水精枝金葉。銀華珊瑚實。珊瑚樹者。 金根銀莖。水精枝琉璃葉。珊瑚華銀 金華琉璃實。 水精樹者。水精根琉璃莖。珊瑚枝銀 琉璃根水精莖。金枝銀葉。 水精華琉璃實。 金枝銀葉。 珊瑚樹者。 是四寶樹轉共相成。各自異 琉璃樹者。 琉璃華水精實。 珊瑚根虎珀莖。銀 虎珀樹者。 琉璃根珊瑚 水精枝 琉璃

(270 c 8—13)

或車渠樹。衆寶爲棄華果亦然。華果亦然。或瑪瑙樹。張葉華果亦然。或珊瑚樹。瑪瑙爲葉琉璃為葉華果亦然。或珊瑚樹。瑪瑙爲葉琉璃樹。玻梨爲葉華果亦然。或水精樹。或葉華果。或有銀樹。金葉華果。或或有二寶三寶乃至七寶轉共合成。或有金或有二寶三寶乃至七寶轉共合成。或有金

1 玻梨=頗環®の、玻璃鯛

(96 a 29—b 5)

玉樹者。玉爲根莖七寶爲葉及諸花果。雞之樹馬瑙根莖。美玉爲葉及以花果。美銀之樹銀爲根莖。黃金爲葉及以花果。馬者。以金爲根莖。白銀爲葉及以花果。白或以二寶乃至七寶莊嚴。阿難。彼金爲樹

(322 a 26— b 10)

所成。華葉菓實眞珠化作。 樹。根莖枝幹白銀所成。花葉菓實瑠璃化 難。彼佛國土。 瑠璃頗梨眞珠硨磲瑪瑙七寶柱。 柱。金銀瑠璃頗梨眞珠硨磲六寶柱。 瑠璃頗梨四寶柱。 復有金銀二寶柱。 黄金所成。 華葉菓實白銀化作。 花葉菓實黃金化作。 有寶樹。 莖枝幹眞珠所成。華葉菓實硨磲化作。亦 菓實頗梨化作。亦有寶樹。根莖枝葉頗梨 \* 亦有寶樹。根莖枝幹瑠璃所成。華葉 亦有寶樹。 根莖枝幹硨磲所成。花葉菓實璃 復有種種寶樹。 金銀瑠瓈頗梨眞珠五寶 金銀瑠璃三寶柱。 根莖枝幹瑪瑙所成。 亦有寶樹。根 根莖枝幹 復次阿 亦有寶 金銀 金銀

1菓≒果⊜\*

**甚好無比也。** 重行。皆各如是。各自作五音聲。音聲 外七資俗池。繞池邊諸七寶樹。數千百 樹。及諸菩薩阿羅漢。七寶舍宅中。內 精舍中。內外七寶浴池繞邊。上諸七寶 實實自相當。佛言。阿彌陀佛。當講堂 枝自相值。 種各自異。 金華摩尼殊實。是七寶樹轉共相成。種 莖。珊瑚枝琉璃葉。水精華金寶。白玉 **渠華明月珠實。虎珀樹者。虎珀根白玉** 者。珊瑚根虎珀莖。白玉枝琉璃葉。車 珊瑚枝虎珀葉。車渠華白玉實。珊瑚樹 珀華銀質。水精樹者。水精根琉璃莖。 樹者。金根水精莖。琉璃枝珊瑚葉。虎 並。水精枝琉璃葉。珊瑚華虎珀實。金 中復有七質共作一樹者。 白玉根車栗莖。珊瑚枝虎珀葉。 莱莱自相向。華華自相望。 行行相值。莖莖自相准。枝 銀樹。銀根金

☆(也)-10 1(行)+行()

(285 a 11-29)

浴池繞。池邊七寶樹。數千百重行。皆及諸菩薩阿羅漢。七寶舍宅中。外七寶 各各如是行行。自作五音。聲甚好無比。 舍中。外內七寶浴池繞邊。上諸七寶樹。 實自相當。佛言。無量淸淨佛。講堂精 葉自相向。 自相值。莖莖自相准。枝枝自相值。葉 璃節珊瑚枝虎珀葉。金華摩尼珠實。是 華金質。白玉樹者。 根白玉莖。珊瑚節琉璃枝車棐葉。水精 瑚樹者。 七寶樹轉共相成。種種各自異行。行行 月珠葉。金華水精實。虎珀樹者。 虎珀節白玉枝車渠葉。水精華銀實。珊 中復有七寶共作一樹者。 玉華金實。琉璃樹者。琉璃根珊瑚莖。 枝虎珀葉。車榘華銀實。水精樹者。水 精根琉璃莖。珊瑚節虎珀枝車琹葉。白 金樹者。金根水精莖。 水精節琉璃枝珊瑚葉。 珊瑚根虎珀莖。白玉節銀枝明 華華自相望。極自軟好。實 白玉根車栗莖。 銀樹。銀根金 琉璃節珊瑚 虎珀華車栗 虎珀 琉

2實下流布本有此諸寶樹 1瑪瑙=碼瑙®®、碼碯®、流布本亦同

能比。 等寶莊嚴樹周遍其國。是諸寶樹光輝赫奕世無 頗梨爲葉赤珠爲花馬瑙爲果。復有無量摩尼珠 頗梨眞珠馬瑙等樹。諸寶轉飾皆若琉瑠。復有 同金樹。琉瑠樹者。琉瑠爲根黄金爲莖。白銀 爲枝頗梨爲條。赤珠爲葉馬瑙爲花美玉爲果。 或有銀樹。 頗梨爲條。 或有金樹。 玉樹玉爲其根黃金爲莖。白銀爲枝琉瑠爲條。 以七寶羅網而覆其上。其網柔軟如兜羅 黄金爲根。白銀爲莖。 以銀爲根黃金爲莖。餘枝果等。 赤珠爲葉。馬瑙爲花。美玉爲果。 琉璃爲枝。

(270 c 14-271 a 2)

華華相順。 車栗爲條。 清風時發出五音聲。微妙宮商自然相和。 或有質樹。 白銀爲條。 或有寶樹。 紫金爲條。 或有寶樹。 或有寶樹。 行行相值。 琉璃爲條。 或有寶樹。 瑪瑙爲條。 珊瑚爲條。 或有寶樹。 或有寶樹。 水精爲條。 實實相當。榮色光曜。 莖莖相望。枝枝相準。葉葉相向。 紫金爲本。 水精爲葉。 車栗爲本。 珊瑚爲葉。 珊瑚爲本。 紫金爲葉。 車渠爲葉。 瑪瑙爲葉。 琉璃爲葉。 瑪瑙爲本。 白銀爲葉。 水精爲本。 琉璃爲本。 白銀爲本。 珊瑚爲華。瑪瑙爲實。紫金爲莖。白銀爲枝。 瑪瑙爲華。 白銀爲莖。 水精爲華。 車栗爲莖。 瑪瑙爲莖。 白銀爲華。 珊瑚爲莖。 紫金爲華。 車栗爲華。 琉璃爲莖。 琉璃爲華。 水精爲莖。 不可勝視 珊瑚爲實。 紫金爲枝。 車渠爲實 車栗爲枝 琉璃爲實 瑪瑙爲枝! 珊瑚爲枝 紫金爲實 琉璃爲枝 白銀爲實 水精爲枝 水精爲實。

(322 b 10—25)

菓。亦有寶樹。瑪瑙爲根。黃金爲身。白\*田銀爲梢。瑠璃爲葉。頗梨爲花。眞珠爲 花。黄金爲菓。亦有寶樹。瑠璃爲根。頗類爲枝。眞珠爲梢。硨磲爲葉。瑪瑙爲 磲硨爲菓。如是極樂世界。七寶行樹。 銀爲枝。瑠璃爲梢。頗梨爲葉。眞珠爲花。 **阗珠爲根。碑磲爲身。瑪瑙爲枝。黃金爲** 金爲葉。白銀爲花。瑠璃爲菓。亦有寶樹。 黃金爲花。白銀爲菓。亦有寶樹。頗梨爲 梨爲身。 眞珠爲枝。 硨磲爲梢。 瑪瑙爲葉。 有寶樹。 碑磲爲根。瑪瑙爲身。 黄金爲枝。 梢。白銀爲葉。瑠璃爲花。頗梨爲菓。亦 根。眞珠爲身。硨磲爲枝。瑪瑙爲梢。黃 瑙爲菓。亦有寶樹。白銀爲根。 枝。頗梨爲梢。眞珠爲葉。硨磲爲花。 亦有寶樹。黃金爲根。白銀爲身。瑠瓈爲 瑠璃爲身。

Ⅰ珠=硃卿

(272 a 22—b 2)

無量壽經卷上

1葉=華⊖、流布本亦同

2亦=赫⊜

3 煒燁流布本作暐曄

**4[無量壽經卷上]- 卿、流布本無量上有佛** 

(97 c 1—12)

1具=其卿

(303 b 26-c1)

國七寶地皆平正。 也。亦無有山林溪谷。無有幽冥之處。其 無有大海。亦無有小海水。亦無江河恒水 天王。第二忉利天。皆在虚空中。其國土 其國中無有須彌山。其日月星辰。第一四

亦無大熱。常和調中適。甚快善無比。 終無天雨時。亦無有春夏秋多。亦無大寒。

終無有大雨時。

亦無春夏秋多也。亦無有

(283 a 14-16)

大寒。亦不大熱。常和調中適甚快善無比。

(303 c 3-5)

(283 a 9—13)

地皆平正。 亦無山林溪谷。無有幽冥之處。其國七寶 無有大海水。亦無小海水。無江河洹水也。 天王。第二忉利天。皆在處空中。其國土

(270 a 12-14)

其國中無有須彌山。其日月星辰。第一四

見。 無大海小海溪渠井谷。 佛神力故欲 見則 又其國土無須彌山及金剛圍一切諸山。亦

1 金剛流布本作金剛鐵

2 見流布本作現

(270 a 14-15)

亦無四時春秋冬夏。不寒不熱常和調適。

(96 c 10—14) 大寶積經卷第十八

詔譯

復次阿難。彼極樂界。無諸黑山。鐵圍山。 無量壽會第五之二 大鐵圍山。妙高山等。

1卷第十八缺⑤

2 | =下⑦

(322 b 25—28)

黄金爲地。 無有丘陵坑坎荆棘沙礫土石等山。黑山雪 復次阿難。彼佛國土淸淨嚴飾寬廣平正。 山寶山金山須彌山鐵圍山大鐵圍山。唯以

無央數諸佛中。時時乃有如我名字爾。八方上下。去自有名字。多多復不同。無如我名字者。八方上下。佛國千佛國。萬佛國億佛國。億萬億佛國中有佛。各數佛國。今現在佛。次他方異國。一佛國十佛國。百數佛國,時時乃有一佛如我名字耳。諸八方上下。無央不同,時時乃有一佛如我名字耳。諸八方上下。無央 阿彌陀經卷上1明好甚無比。1 佛言阿難。 是第三焰天。 帛밐思写:;,獨佛自知之爾餘人無有能爲我解者。以是故問佛耳。應答之。今不問佛者。佛去後。當持何等語報答之。應答之。今不問佛者。佛去後。當持何等語報答之。 佛言。 即大 空中住止。 劫千劫。 水邊流沙。 直南向。 婆塞優婆夷來問我。阿彌陀佛國。何以獨無有須彌山。 我恐佛般泥洹後。儻有諸天人民。若比丘僧比丘尼優皆有須彌山。第一四天。第二忉利天。皆依因之住止。 佛言。我不敢有疑意於佛所。所以問佛者。他方佛國。不可稱量盡也。阿難聞佛言。卽大恐怖衣毛皆起。白佛智慧道德合明。都無能問佛經道窮極者。佛智慧終 極。都不可復計。甚無央數佛。威神魯明。皆悉知之。智亘然甚明。探古知今。前知無窮却覩未然。豫知無來現在,其中間曠絕甚遠。悠悠迢迢。無窮無極。佛 字不同。 見知之。佛言。往昔過去無數劫已來。一劫十劫。百各如十恒水邊流沙。一沙一佛。其數如是。佛皆悉豫\* 過去佛 枯盡得其底泥。佛智不如是。佛言。我所見知。無極。無邊無量。諸天下大海水。一人斗量之。 之。佛告阿難。若有疑意於佛所耶。八方上下。無窮其第一四天。第二忉利天。皆依因何等住止。願欲聞 所欲作爲。意欲有所作。爲不豫計。是諸天皆出空中住在虛空中住止。無所依因。佛威神甚重。 其第一四天王。第二忉利天。皆依因何等住止。我當 始欲求作佛者。如我名字。亦如恒水邊流沙。佛正坐 沙一佛。諸當來佛。如我名字。亦如恒水邊流沙。甫 阿難長跪叉手。問佛言。阿彌陀佛國中。無有須彌山。 來現在之事。 百劫千劫。萬劫億劫。億萬億劫。劫中有佛。 佛。百佛千佛。萬佛億佛。億萬億佛。各各自有名字 佛十佛百佛千佛。萬佛億佛。億萬億佛。 皆依因何等住止乎。阿難言。 卽大歡喜。長跪叉手言。佛智慧知八方上下 萬劫億劫。 無有如我名字者。甫始當來劫。 視見南方。 如我名字釋迦文佛者。復如恒水邊流沙。 何況佛威神尊重。 八方上下 威神尊重不可當 無窮無極無有邊幅甚高大妙絕快善。 - 。长长見日野母。! - 今現在佛。如我名字者。復如恒今現在佛。如我名字者。復如恒 億萬億劫中有佛。諸已過去佛。 去來現在諸佛。如我名字者。 12邊幅甚高大妙絕快善。極·言。佛智慧知八方上下去。 欲有所作爲耶。阿難聞 許。是諸天皆尚在虛[。佛威神甚重。自然[。是諸天皆自然在虛 一劫十劫。 各自有名 一佛十 諸已 尙可

10 図 + (中) 自 8 異 + (佛) 自 \* (中) 自 \* (中) 自 13(佛說)+阿卿 12當+(也)⊜

6 採=探⊜® 5 甚=其® 6 採=探⊜® 6 採=探⊜®

20 [知] - 99 16 持 = 將合 17 答報 = 報答例 17 答報 = 報答例 17 答報 = 報答例

8(也)-

9國+(佛國)學

14 13 (天) + 王曰 11 (僧) - 白 12 (優婆塞) - 魯 12 (優婆塞) - 魯

可, The state of the formula of the state of 知之耳。其餘人四王天。第二切四王天。第二切 有佛佛。各各諸已過去佛。 佛智慧 計也。是諸天皆常自然在虛空中住止。因也。佛言。佛威神甚重自在所欲作爲第一四王天。第二忉利天。皆自然在唐 難。 有須彌山。其第一四王天。第二有須彌山。其第一四王天。第二佛言。我不敢有疑意於佛所也。 不可 無極。佛智亘然甚明。採古知今。前知無窮却覩未然,豫文佛耳。八方上下去來現在。其中間曠絕甚遠悠悠。無窮字者。八方上下。無央數諸佛中。時時乃有如我名字釋迦字者。八方上下。無央數諸佛中。時時乃有如我名字釋迦 劫十劫。百劫千劫。萬劫億劫。萬億劫億萬劫。劫中有佛。是。佛皆悉豫見知之。佛言。往昔過去無央數劫已來。一 水邊流沙。一沙一佛。八方上下。去來現在諸佛。如我名南向。視見南方今現在佛。如我名字釋迦文佛者。復如恒名字釋迦文佛者,復如恒水邊流沙。一沙一佛。佛正坐直 言。 其底。佛智亦如是。八方上下。極無有邊幅。其諸天下大海水。 佛智慧知八方上下去來現在之事。無窮無極無有邊幅。其自在所欲作爲乎。阿難聞佛言。則大歡喜。長跪叉手言。 第一四王天。第二忉利天。皆自然在虚空中住止。無所依無所依因也。佛言。無量淸淨佛國。無有須彌山者亦如是。 佛智慧道德合明。 各各自有名字。 名字各異多多。 復不可同。 無有如我名千佛國。萬佛國億佛國。萬億佛國億萬佛國。佛國中有佛。 佛國。今現在佛。次他方異佛國。一佛國十佛國。百佛國時乃有一佛。如我名字釋迦文佛耳。諸八方上下。無央數 字釋迦文佛者。 復如恒水邊流沙。 欲聞之。佛告阿難。若有疑意於佛所耶。八方上下無窮無 高大妙絕。 皆依因何等住止乎。阿難言。是諸天皆自然在虛空中住止。 億萬佛中有佛。佛各自有名字。名字各異。不同諸佛名字。 萬億劫億萬劫。 甫始當來劫。諸當來佛。一劫十劫。百劫千劫。萬劫億劫。 阿難長跪叉手間佛言。佛說無量淸淨佛國中。無有須彌山 其第一四天王。第二忉利天。皆依因何等住止乎。願 若言是也。第三焰天。第四兜率天。 我智慧所知見。諧已過去佛。如我名字釋迦文佛者。 斗量盡也。阿難聞佛言。 佛言。佛威神甚重自在所欲作爲。意欲有所王天。第二忉利天。皆自然在虚空中住止。 其餘人無有能爲解之者。 各各自有名字。名字不相同類。無有如我名字者。 快善極明好甚無比。 一佛十佛。 · 封中有一佛十佛。 百佛千佛。 萬佛萬億佛。 各如十恒水邊流沙。 一沙一佛。甫始諸來欲求作佛者。如我 去來現在之事。 都無有能問佛經道窮極者。 佛 智慧 終 八方上下。無窮無極。無有邊幅。佛人下大海水。一人升量之。尚可枯盡得 百佛千佛。 e。所以問佛者。他方佛國皆 則大恐怖衣毛皆起。阿難白 威神尊重不可當也 所以問佛者。 復不可同。 無有如我名 7.率天。上至第七梵天。以是故問佛耳。佛言阿 萬佛億佛。 一沙一佛。 其數如 何況佛威神尊重。 意欲有所作不豫 。億萬佛中 甚

佛世界亦不可思議。其諸衆難。行業果報不可思議。佛語阿行業果報不可思議。佛語阿阿難。第三炎天。乃至色究 故能爾耳。阿難白佛。我不生功德善力。住行業之地。 除其疑惑。 疑此法。但爲將來衆生。 及忉利天。依何而住。佛語 彼國土無須彌山。其四天王 爾時阿難白佛言。 -23) 故問斯義。 世尊。 若 欲

依空界而住。阿難白言。乃至色無色界一切諸天。 **尊言。四大王天忉利天。依爾時阿難。聞是語已。白世** 亦不可思議。 果報亦不可思議。衆生業報 不可思議。佛告阿難。汝身 界無礙云何依住。 須彌山王住。 (322 b 29 佛告阿難。夜摩兜率 諸佛聖力不可 夜摩天等當依 業因果報 皆

何而住。 聊。 世尊。不可思議業力所致。等。依何而住。阿難白佛言。 乃至他化自在天及色界諸天云何。妙高已上有夜摩天。 知耶。 王天三十三天旣無。 阿難白佛言。 未來疑網故發斯問。 今於此法中實無所惑。 諸佛及衆生善根業力。 佛語阿難。 答言不也。 答言不也,世母。 佛告阿難。 不思議業汝可知 世尊。 佛告阿難。 諸山依 於汝意 爲破 汝可 我

## (304 a 10 — b 8)

珀車渠。 渠也。 池者。 珠明月珠摩尼珠也。 陀佛浴池長四萬八千里。 廣亦四 萬八千 皆諸菩薩阿羅漢。常所可裕池。佛言。彌 百二十里者。有長萬二百四十里者。有長 有長六百四十里者。 有長千二百八十里 銀水精琉璃珊瑚虎珀也。中有七寶共作一 瑚也。中有六寶共作一池者。其水底沙金 池者。其水底沙金銀水精琉璃也。中有五 其水底沙金銀水精也。中復有四寶共作 水底沙金銀也。中復有三寶共作一池者。 底沙白玉也。中復有兩寶共作一池者。其 其水底沙紫磨金也。淳紫磨金池者。 瑙池者。其水底沙車渠也。淳白玉池者。 也。淳車渠池者。其水底沙馬瑙也。 底沙虎珀也。淳虎珀池者。其水底沙珊瑚 者。其水底沙水精也。淳珊瑚池者。其水 淳水精池者。其水底沙琉璃也。淳琉璃池 白銀也。 居舍宅中。內外處處。 阿彌陀佛講堂精舍。及諸菩薩阿羅漢。 二萬四百八十里者。 者。有長二千五百六十里者。有長五千一 者。有長百六十里者。有長三百二十里者。 寶共作一池者。其水底沙金銀水精琉璃珊 皆與自然七寶俱生。金銀水精琉璃虎 其池皆以七寶轉共相成。其水底沙白 中有浴池長四十里者。有長八十里 其水底沙金銀水精琉璃珊瑚虎珀車 淳白銀池者。其水底沙黄金也。 轉共相成。 淳金池者。其水底沙 其池縱廣適等是池者 皆復有自然流泉浴 淳馬 其水 所

## (阿)+彌陀佛⊕

## (283 b 25—284 a 1)

中復有四寶共作一池者。其水底沙金銀水精琉璃 也。中有純白玉池者。其水底沙者皆紫磨金也。 皆馬瑙也。中有純馬瑙池者。其水底沙者皆車琹 其水底沙皆珊瑚也。中有純車渠池者。其水底沙 瑚池者。其水底沙皆虎珀也。 中有純琉璃池者。其水底沙皆水精也。 白銀也。中有純水精池者。其水底沙皆琉璃也。 其底沙皆黄金也。中有純黃金池者。其水底沙皆 珊瑚虎珀車渠。轉共相成也。水底沙皆復以七寶 常所可浴池。 長千二百八十里者。中有浴池長二千五百六十里 三百二十里者。中有池長六百四十里者。中有池 池長八十里者。中有池長百六十里者。中有池長 虎珀車琹馬碯也。其浴池中有長四十里者。中有 水底沙皆金銀水精琉璃珊瑚虎珀車渠也。中復有 精琉璃珊瑚虎珀也。中復有六寶共作一池者。其 也。 有三寶共作一池者。其水底沙者皆金銀水精也。 有二寶共作一池者。其水底沙者皆金銀也。中復 中有純紫磨金池者。其水底沙者皆白玉也。中復 金銀水精琉璃珊瑚虎珀車渠也。有純白銀池者。 寶舍宅中外內處處。皆復自然流泉水浴池。 無量清淨佛講堂精舍。及諸菩薩阿羅漢所居。 長萬二百四十里者。中有浴池長二萬四百八十里 七寶共作一池者。其水底沙皆金銀水精琉璃珊瑚 其縱廣各適等。 中有浴池長五千一百二十里者。中有浴池 中復有五寶共作一池者。其水底沙皆金銀水 其池水底沙。 皆復以自然七寶。七寶俱生金銀水精琉璃 廣亦四萬八千里。其浴池皆七寶轉自共相 佛言。 皆復以七寶白珠明月珠摩尼珠 是浴池者。 無量淸淨佛浴池。 中有純虎珀池者。 皆諸菩薩阿羅漢 中有純珊 長四萬八

車渠沙。 珊瑚沙。 黄金沙。 如甘露。 水精沙。 成。 皆一等。八功德水湛然盈滿。 成。復以眞珠明月摩尼衆寶。以爲交露覆 又講堂精舍宮殿樓觀皆七寶莊嚴自然化(271,a25—166) 底白玉沙。 或二十三十。乃至百千由旬。 蓋其上。內外左右有諸浴池。 黄金池者底白銀沙。 水精池者底琉瑙沙。 車栗池者底瑪瑙沙。 珊瑚池者底琥珀沙。 白玉池者底紫金沙。 或二寶三寶。乃至七寶轉共合

瑪瑙池者底

紫金池者

琥珀池者底 琉璃池者底 白銀池者底

1又=其母

2 交露 = 交絡動 3各皆=皆各⊜

4瑪瑙=瑪磁⊜下同、 流布本亦同

5或+(有)⊜

(96 c 22—25)

河之狹者滿十由旬。 數 佛告阿難。彼極樂界其地無海而有諸河。 如是諸河深廣之量。 或有極深廣者至千由旬。 水之淺者十二由旬。 或二十三十乃至百

(322 c 6—8)

十二由旬。 交流。其水或闊十由旬。二十由 旬。三十由旬。 彼佛國土雖無大海。 乃至百千由旬。 而有泉河處處 深

縱廣深淺各3

清淨香潔味

或十由旬。

### (305 b 17-25)

彌陀佛國中。亦有萬種自然伎樂。甚樂無 國中七寶樹一音聲好。百千億萬倍。阿 天上。萬種音樂之聲。尙復不如阿彌陀佛 第六天上一音聲好。百千億萬倍。如第六 第二忉利天上諸伎樂一音聲。 百千億萬 不如遮迦越王諸伎樂音聲好。 倍。如遮迦越王萬種伎樂音聲。尚復不如 佛告阿難。如世間帝王有百種伎樂音聲。 如忉利天上萬種伎樂之聲。尙復不如 百千億萬

## (285 a 29—b9)

樹一音聲好。百千億萬倍也。無量清淨佛 樂之聲。尙復不如無量淸淨佛國中。七寶 好。百千億萬倍也。如第六天上。萬種音 百千億萬倍也。如忉利天上。萬種伎樂之 復不如第二忉利天上。諸伎樂一音聲好。 萬倍也。 不如遮迦越王。諸伎樂一音聲好。百千億 佛語阿難。如世間帝王。萬種伎樂音聲。 亦有萬種自然之伎樂無極也。 尚復不如第六天上。 諸伎樂一音聲 如遮迦越王。萬種伎樂音聲。尙

## (271 a 18— a 24)

自然萬種伎樂。又其樂聲無非法音。淸暢哀辭國諸七寶樹一種音聲。千億倍也。亦有 千億萬倍。第六天上萬種樂音。不如無量 聖王。乃至第六天上伎樂音聲。展轉相勝 亮微妙和雅。十方世界音聲之中最爲第一。 1暢=揚宛、流布本亦同

(322 c 9-11)

佛告阿難。世間帝王有百千音樂。自轉輪 悅得大快樂**。** 種音樂之聲。遍諸佛刹。一切衆生聞者適 其水淸淨具八功德出微妙聲。譬如百千萬

## (96 c 25—97 a 2)

譬若諸天百千伎樂。安樂世界其聲音聞。 其水淸冷具八功德。濬流恒激出微妙音。 有諸名花沿流而下。 和風微動出種種香

(304 b 8 - 15)

其水流行。亦不遲不駃。皆復作五音聲。 自然化生耳。其池中水流行。轉相灌注。 種異色。色異香華。枝皆千葉甚香無比也。 香潔。池中皆有香華。悉自然生百種華。種 阿彌陀佛及諸菩薩阿羅漢。浴池中水皆清 之華。此華香都八方上下。衆華香中精也。 香不可言。其華者亦非世間之華。復非天上

2葉=華台 1清十(淨)日

3駅=駅の明米

(284 a 1 - 8)

轉相灌注。池中水流亦不遅亦不駃。皆復 問之華。復勝天上之華。是華香者。八方 無比。香不可言也。其華香者。亦復非世 華。種種異色異香。 皆淸淨香潔。中皆有香華。悉自然生百種 無量清淨佛。及諸菩薩阿羅漢浴池中水。 自作五音聲。 上下衆華香中精自然生耳。 華皆千葉。 池中水流行。 諸華甚香

1駅=駛の側

(305 b 25— c 3)

恣若隨意所欲好喜。 即至頸。意欲令水自灌身上。水即自灌身 即至膝。意欲令水至腰。 阿彌陀佛。及諸菩薩阿羅漢欲浴時。便各 上。意欲令水還復如故。 令水至腋。 令水沒足。水卽沒足。意欲令水至膝。水 自可入其七寶池中浴。 水卽至腋。意欲令水至頸。水 諸菩薩阿羅漢意欲 水卽至腰。意欲 水即還復如故。

(285 b 9 - 16)

意欲令水轉復還如故。 則至頸。意欲令水自灌身上。水則灌身上。 令水至腋。 則至膝。意欲令水至腰。水則至腰。意欲 無量淸淨佛。及諸菩薩阿羅漢欲浴時。便 恣若隨意所欲好憙。 令水沒足。水則沒足。意欲令水至膝。水 各自入其七寶池中浴。諸菩薩阿羅漢意欲 水則至腋。意欲令水至頸。水 水則轉還復如故。

(271 b 6—16)

轉相灌注。 淨若無形。寶沙映徹無深不照。 自然獾身。欲令還復水輒還復。調和冷煖 即至腰。欲令至頸。水即至頸。欲令灌身。 足。欲令至膝。卽至于膝。欲令至腰。水 聞衆。若入寶池。意欲令水沒足。水即沒 利華。雜色光茂彌覆水上。彼諸菩薩及聲 天優鉢羅華。鉢曇摩華。拘物頭華。分陀 其池岸上有栴檀樹。華葉垂布香氣普熏。 自然隨意。開神悅體蕩除心垢。 安詳徐逝不遲不疾 清明澄潔 微瀾迴流

2.澄流布本作費 1物=牟台

(97 a 2—8)

拘物頭華。芬陀利花。彌覆其上。 流馚天曼陀羅花。優鉢羅花。波頭摩花。 金砂。有諸天香世無能喩隨風散馥。雜水 深淺寒温曲從人好。阿難。大河之下地布 或有涉河濯流嬉戯。 結實開花芳輝可玩。 居兩岸邊多栴檀樹。 感諸天水善順物宜。 群生遊樂隨意往來。 修條密葉交覆於河。

1粉=芬⊜雪

2物=勿⊖璺

(322 c 11—15)

隨衆生意令受快樂。 時。要至足者。要至膝者。乃至要至項者。 樹。花卉恒芳光明照耀。若彼衆生過此水 又水兩岸。 復有無數栴檀香樹。 或要冷者溫者。急流者慢流者。其水一一 吉祥菓\*

1耀=曜⊕

(305 c 16—306 a 1)

香者。 悉皆得道。 未得阿那含道者。即得阿那含道。未得阿 **洹道。未得斯陀含道者。即得斯陀含道。** 者。經行者。未得須陀洹道者。即得須陀 虚空中講經者。誦經者。說經者。口受經 經者。思道者。坐禪者。經行者。中有在 誦經者。說經者。口受經者。聽經者。念 也。浴訖各自去。行道中有在地講經者。 欲聞音樂者。中有但欲聞華香者。有不欲 諸菩薩阿羅漢中。有但欲聞經者。中有但 聽經者。念經者。思道者。坐禪一心 則獨不聞。隨意所欲喜樂。不違其願 其所欲聞者。 即得阿惟越致。各自說經行道。 有不欲聞音樂聲者。有不欲聞華 莫不歡喜踊躍者也。 即得阿羅漢道。未得阿惟越致 輒卽獨聞之。不欲聞

5 c 4—26)

說經者。中有在地口受經者。中有在地聽 者。中有在虚空中說經者。中有在虛空中 中有在虛空中講經者。中有在虛空中誦經 中有在地坐禪一心者。中有在地經行者。 經者。中有在地念經者。中有在地思道者。 在地講經者。中有在地誦經者。中有在地 意在所欲驀樂。不違其心中所欲願也。無 其所不欲聞者。了獨不聞也。則皆自然隨 欲聞華香者。其所欲聞者。輒則獨聞之。 不欲聞經者。 欲聞音樂聲者。中有但欲聞華香者。中有 諸菩薩阿羅漢中。有但欲聞經者。中有但 莫不歡喜踊躍者。 有未得阿惟越致菩薩者。 道。中有未得阿那含道者。則得阿那含道。 中有在虛空中坐禪一心者。中有在虛空中 虚空中念經者。中有在虛空中思念道者。 口受經者。中有在虛空中聽經者。中有在 自去。其諸菩薩阿羅漢。各自行道。中有 量淸淨佛。及諸菩薩阿羅漢。皆浴訖已各 中有未得阿羅漢道者。則得阿羅漢道。中 洹道。中有未得斯陀含道者。則得斯陀含 經行者。中有未得須陀洹道者。則得須陀 菩薩阿羅漢各自說經行道。皆悉得道。 中有不欲聞五音者。中有不 則得阿惟越致菩

g 0 --

(271 b 16-24)

或聞佛聲。或聞法聲。或聞僧聲。或寂靜 波揚無量自然妙聲。隨其所應莫不聞者。 聲。不起滅聲。無生忍聲。乃至甘露灌頂 聲。空無我聲。大慈悲聲。波羅蜜聲。或 無所畏不共之法。隨順通慧菩薩聲聞所行 隨順淸淨離欲寂滅眞實之義。隨順三寶力 衆妙法聲。如是等聲。稱其所聞歡喜無量。 十力無畏。不共法聲。諸通慧聲。無所作

(322 c 15-21)

又於水中出種種聲佛聲法聲僧聲。止息聲 正直平等成熟善根。永不退於阿耨多羅三 聲。大悲聲。喜捨聲。灌頂聲。出如是種種 藐三菩提心。 微妙音聲。衆生聞已發清淨心無諸分別。 無性聲波羅蜜聲。力聲無畏聲。通達聲。 無行聲。無生聲。無滅聲。寂靜聲。大慈

(97 a 8-19)

聞相應。涅槃相應 相應。義味相應。佛法僧相應。力無畏相 聞。或有願聞。卽時領悟百千萬種喜愛之 壞相應。寂靜相應。邊寂靜相應。極寂靜 愛樂歡悅。而與觀察相應。厭離相應。滅 頂受位聲。得聞如是種種聲已。獲得廣大 極寂靜聲。大慈大悲聲。無生法忍聲。灌 作聲。無生無滅聲。寂靜聲。邊寂靜聲。 聲。所謂佛法僧聲。止息之聲。無性聲。 濱。有不願聞激流之響。雖獲天耳終竟不 復次阿難。 彼國人衆。 或時遊覽同萃河 波羅蜜聲。十力四無所畏聲。神通聲。無 神通相應。止息相應。菩提相應。聲

1獲=復變

是故其國名曰極樂。無有三塗苦難之名。但有自然快樂之音。

(271 b 24-25)

(322 c 21-24)

又彼佛刹其中生者。不聞地獄聲。餓鬼 聲。畜生聲。夜叉聲。鬩諍聲。惡口聲。

兩舌聲。殺生聲。偷盜聲。一切惡聲。

1極樂=安樂⊖、流布本亦同

尙無假設何況實苦。是故彼國名爲極樂。

不盡。 不盡。 我今略說極樂因緣。若廣說者窮劫

名。邊無八難名。亦無苦受不苦不樂受名。 邊無障礙煩惱覆蔽名。無有地獄琰摩畜生 復次阿難。彼極樂世界。不聞諸惡趣名。

(97 a 20-24)

-82-

(303 c 5 - 8)

意。 比如第六天上自然之物。恣若自然卽皆隨得。卽自然在前。所不用者。卽自然去。 皆有自然萬種之物。百味飯食。意欲有所

(283 a 16-19)

比如第六天上自然之物。恣若自然則皆隨得。則自然在前。意不用者。則自然化去。 皆有萬種自然之物。百味飲食。意欲有所

(271 b 25-28)

飲食。 色身。諸妙音聲神通功德。所處宮殿衣服

阿難。彼佛國土諸往生者。具足如是清淨 衆妙華香莊嚴之具。猶第六天自然

(322 c 24-27)

具。如他化自在天。最上快樂之具。一切 神通自在。宮殿樓閣。園林池沼。玄服臥 而彼衆生。色相端嚴福德無量。智慧明了

豐足。

(97 a 24-29)

身。形貌端正神通自在。福力具足受用種 生。或現生。或當生。皆得如是諸妙色 復次阿難。彼極樂世界所有衆生。或已 須悉皆如念。譬如他化自在諸天。 種宮殿園林。衣服飲食香華璎珞。隨意所

(307 a 4-20)

鉢者。有欲得明月珠鉢者。有欲得摩尼珠 飲食。飲食者亦不類世間。亦非天上。此 飯具鉢机座。皆自然化去。欲食時乃復化等。亦不言美惡。亦不以美故喜。食訖諸 無所從來。亦無供養者。自然化生耳。諸 鉢者。有欲得紫磨金鉢者。隨意卽至。亦 白玉鉢者。有欲得車栗鉢者。有欲得馬瑙 欲得珊瑚鉢者。有欲得虎珀鉢者。有欲得 者。有欲得銀鉢者。有欲得水精鉢者。有 味。甚香美無比。自然化生耳。欲得甜酢 百味飲食。 八方上下。 衆自 然飲 食中精 卽自然七寶机。劫波育尉疊以爲座。佛及 佛言。阿彌陀佛及諸菩薩阿羅漢欲食時。 但用作氣力爾。皆自然消散摩盡化去。 菩薩阿羅漢皆食。 食亦不多亦不 少悉平 在所欲得。諸菩薩阿羅漢中。有欲得金鉢 菩薩皆坐前。悉有自然七寶。鉢中有百味 生耳。諸菩薩阿羅漢。皆心淨潔。所飮食

1机=几争\*

3鉢+(鉢)台

5[皆]-⊜ 6 摩 = 糜元明

但用作氣力耳。

皆自然消散糜盡化去。

3糜∥糜⊜ 2机=几急\* 1卷中首卿

2 聲 = 髮⊕

4酢=醋●

佛言無量 清淨佛。 (287 a 25— b 17)

鉢者。 鉢者。 鉢者。 者。 紫磨金鉢者。皆滿其中百味飲食。自恣若 珠鉢者。中有欲得摩尼珠鉢者。中有欲得 鉢者。中有欲得瑪瑙鉢者。中有欲得明月 味。甚香美無有比。都自然化生耳。其飲 也。亦復非天上飲食之味也。此百味飲食 百味飲食。飲食者。亦不類世間飲食之味 皆坐已。前悉有自然七寶鉢。中皆有自然 時。則自然七寶机。自然劫波育。自然罽 不多亦不少。悉自然平等。諸菩薩阿羅漢 自然化生耳。諸菩薩阿羅漢皆食。食亦 菩薩阿羅漢中有欲得銀鉢者。中有欲得金 食自在所欲得味甜酢。鉢自在所欲得。諸 氎以爲座。無量淸淨佛。及諸菩薩阿羅漢 生耳。諸菩薩阿羅漢。皆心淸潔不慕飯食。 飯具鉢机坐。皆自然化去。欲食時乃復化 食。亦不言美惡。亦不以美故喜。食已諸 隨意則至。亦無所從來。亦無有供作者。 都爲八方上下衆。 自然之飲食中精 中有欲得白玉鉢者。中有欲得車渠 中有欲得珊瑚鉢者。中有欲得虎珀 中有欲得水精鉢者。中有欲得琉璃 及諸菩 薩 阿羅漢欲食

(271 b 28 — c 4)

意而至。 足。身心柔軟無所味著。事已化去時至復 無食者。 車栗瑪瑙珊瑚虎珀明月眞珠。如是衆鉢隨若欲食時。七寶應器自然在前。 金銀琉璃 現。 但見色聞香。意以爲食。自然飽 百味飲食自然盈滿。雖有此食實

2虎珀=琥珀宓鲫、流布本亦同 3衆鉢=諸鉢⊜、流布本作諸盗 應=鉢母、流布本作盋

(97 b 1-3)

即同食已。 嘗無噉者。 復次阿難。 色力增長而無便穢。 如第六天隨所思念。 彼佛國中有微細食。 如是飲食 諸有情類

-84-

(272 a 6—13)

3級≡校⊜、絞流布本作交2上≡土⊜、流布本亦同1諸=繒卿、流布本亦同

(97 b 3—12)

度有無量如意妙香。塗香。末香。其香普 復有無量如意妙香。塗香。末香。 沒有無量上妙衣服寶冠環釧耳璫瓔珞花鬘 帶鎖諸寶莊嚴。無量光明百千妙色。悉皆 具足自然在身。復有金銀眞珠妙寶之網。 具足自然在身。復有金銀眞珠妙寶之網。 縣諸寶鈴周遍嚴飾。若諸有情所須宮殿樓 縣語寶鈴周遍嚴飾。若諸有情所須宮殿樓 以下座妙衣數上。以種種寶而嚴飾之。於衆 下座妙衣數上。以種種寶而嚴飾之。於衆

1耳=珥象學

(322 c 27—323 a 4)

寶等。莊嚴宮殿樓閣堂宇房閣。或大或小寶等。莊嚴宮殿樓閣堂宇房閣。或大或小歡等。隨念即至亦遍佛刹。又復思念摩尼飲食湯藥。衣服臥具。頭冠耳環。眞珠羅蓋。及諸伎樂。隨意即至滿佛刹中。若思蓋。政諸伎樂。隨意即至滿佛刹中。若思茲高或下。如是念時。隨意現前無不具足。

1間-閣定卿

(304 b 15-21)

積衆善之德。悉受自然虛無之身。無極之非世間人之身體。亦非天上人之身體。皆 佛言。八方上下。無央數佛國。諸天人民。 體。甚姝好無比。 無乳養之者。皆食自然之飮食。其身體亦 於七寶水池蓮華中化生。便自然長大。亦及蜎飛蠕動之類。諸生阿彌陀佛國者。皆

1積+(聚)⊕

及蜎飛蠕動之類。諸生無量清淨佛國者。 佛言。八方上下。無央數佛國。諸天人民。

上人之身體也。皆積衆善之德。悉受自然 其身體者。亦非世間人之身體也。亦非天 長大。亦無乳養之者。皆食自然之飮食。 都皆於是七寶水池蓮華中化生。便則自然

虛無之身體。甚姝好無比。

(284 a 8-14)

(271 c 4-9)

微妙非天非人。皆受自然虛無之身無極之 故有人天之名。顏貌端正超世希有。容色 通洞達。咸同一類形無異狀。但因順餘方 洹之道。其諸聲聞菩薩人天。智慧高明神彼佛國土清淨安隱微妙快樂。次於無爲泥

(97 b 13—14)

相。順餘方俗有天人名。 復次阿難。 極樂國土。 所有衆生無差別

(303 c 8-304 a 10)

如弟。 可教授。 無有邪心念婦女意。悉皆智慧勇猛。和心歡樂好喜經道。自知前 卽化作男子。但有諸菩薩阿羅漢無央數。悉皆洞視徹聽。 各復自作五音聲。 虎珀車栗爲瓔珞。 轉共相成其舍宅。悉各有七寶樓觀欄楯。復以金銀水精琉璃白玉 漢所居舍宅。皆復以七寶金銀水精琉璃珊瑚虎珀車琹碼碯化生。 摩尼珠爲交露。覆蓋其上。皆自作五音聲。甚好無比。諸菩薩阿羅 說經行道講會其中。自然化生爾。其講堂精舍。皆復有七寶樓觀 自共相成甚姝明。好絕無比。亦無作者。不知所從來。亦無持來 世所從來生億萬劫時。宿命善惡存亡。現在却知無極阿彌陀佛所 相承受。 相嫉憎者。皆以長幼上下。先後言之。以義如禮。轉相敬事如兄 經道。不說他餘之惡。其語言音響。 所念道德。其欲語言。皆豫相知意所念。言常說正事。所語輒說 偏醜惡者也。諸菩薩阿羅漢。皆才猛黠慧。皆衣自然之衣。心中 其國中悉諸菩薩阿羅漢。 亦無所從去。阿彌陀佛所願德重。其人作善故。論經語義。 其諸菩薩阿羅漢。 遙相贈望。遙相聞語聲。悉皆求道善者。 復以金銀水精琉璃白玉虎珀車渠爲瓔珞。復以白珠明月珠 以仁履義。不妄動作言語。如誠轉相教。令不相違戾。轉 講堂精舍。皆復自然七寶。金銀水精琉璃白玉虎珀車栗。 皆心淨潔。無所貪慕。終無瞋怒狂泆之心。愚癡之態。 復以白珠明月珠摩尼珠爲交露。覆蓋其上。皆 面目皆端正。淨潔絕好。悉同一色。 無有婦女。壽命無央數劫。 如三百鍾聲。皆相敬愛。無 同一種類。 女人往生。 悉遙相 無有異

4 淫泆 = 婬妷禹、婬泆⑤⑲

6講=論● 5歡樂好喜=歡喜好樂眾

3無+(有)⊜ 1(終)+不自

(283 a 19-b 25)

視徹聽。 尼珠爲亦絡。覆蓋其上。皆自作五音聲音聲甚姝無比。無量濟淨楯。復以金銀水精琉璃白玉虎珀車栗爲瓔珞。復以白珠明月珠摩 無有婬娭瞋怒之心愚癡之態也。無有邪心念婦女意也。悉智慧勇 無所從去。無量清淨佛所願德重。其人作善故。論經語義。說經 明好絕姝無比。亦無有作者。亦不知所從來。亦無有持來者。亦 復自然七寶。金銀水精琉璃白玉虎珀車渠。自共轉相成也。甚姝命善惡存亡。現在却知無極。無量淸淨佛所可敎授講堂精舍。皆 猛 聲。皆相敬愛。無有相憎者。皆自以長幼上下。先後言之。 服。皆衣自然之衣。都心中所念。常念道德。其所欲語言。便皆 悉同一色。無有偏醜惡者。諸菩薩阿羅漢。皆才猛黠慧。其所衣 其國中悉諸菩薩阿羅漢。 爲交絡。 珀車渠馬瑙。化生轉共相成也。其舍宅皆悉各有七寶樓觀瀾楯 佛國。諸菩薩阿羅漢所居舍宅。皆復以七寶金銀水精琉璃珊瑚虎 行道。講會其中。自然化生耳。其講堂精舍。皆復有七寶樓觀欄 而誠。轉相敎令。不相違戾。轉相承受。皆心潔淨無所貪慕。終 往會以義而禮。轉相敬事如兄如弟。以仁履義。不妄動作。 相與語言。輒說經道。終不說他餘之惡。其語言音響。如三百鍾 豫相知意。 女人往生者。則化生皆作男子。 復以金銀水精琉璃白玉虎珀車棐爲瓔珞。 種類無有異人也。其諸菩薩阿羅漢。 和心歡樂。好喜經道皆自知其前世所從來生。億萬劫世時宿 覆蓋其上。皆各復自作五音聲。 悉遙相見。 其所念言道。常說五事。其國中諸菩薩阿羅漢。自共 遙相瞻望。 無有婦女。壽命極壽。壽亦無央數劫。 但有菩薩阿羅漢無央數。悉皆洞 遙相聞語聲。悉皆求道善者。同 面目皆端正。清潔絕好。 復以白珠明月珠摩尼珠 言語 都共

1烘≒洗⊜

2妹=殊母\*

3瓔珞=纓絡魚

4音=其念動

6瓔珞=纓絡®の 5姝=妙园卿

## (304 b 21 - c 19)

衣隨心恣意。若樂所欲自然在前都無違爭。 目潔白和顏好色。身體端正衆共敬事。 家。自然尊貴獨王典主攬制人民爲其雄傑。面 得其善福壽終德隨不更惡道。今生爲人得生王 作善信受經道。布恩施德。博愛順義。慈仁熹 所以帝王人中獨尊最好者何。皆其前世爲人時。 其前世身之所作。受其殃罰。示衆見之莫誰哀 體乞丐生耳。飢寒困苦面目羸劣不類人色。坐 像人形狀類甚醜。衣被弊壞單空獨立。不蔽形 解脱。今生爲人。作於下賤。爲貧家作子。强 恩德無所恃怙。入惡道中坐之適苦。然後得出 蒙陸抵佷益作衆惡。如是壽終財物盡索。素無 不信施貸後得報償。復不信作善後世當得其福 爲善博愛施與。但欲唐得貪惜飲食獨食嗜美。 但坐前世。爲人愚癡。無智慳貪。不肯慈哀。 無以自給。常乏無有儲飢餓寒凍。怔忪愁苦。 既惡食不能得飽食。食緣支命。骨節相撐拄。 何。乞人貧窮困極。飲食常惡。未常有美食時 醜惡不好。不如帝王。百千億萬倍也。 難言。假使王子在帝王邊住者。其面目形狀甚 佛語阿難。如世間貧窮乞丐人。令在帝王邊住 人中姝好。 棄捐市道曝露痟瘦。黑醜惡極不及人耳。 其面目形狀寧類帝王面目形類顏色不。阿 不貪飲食與衆共之。無所匱惜都無違爭。 無憂快樂面目光澤。故乃爾耳。 所以者 於

3當=當● 2(王)-⊜ 4 撐 = 第 = 1類=狀号 8匱=遺⊜ 9年=静台 7誰=垂〇 6怪抵=控抵患、 控抵定卿

5怔忪=征彸®

## (284 a 14—b 14)

違諍。於人中姝好。無憂快樂面色光澤。 爲人雄傑。面目潔白和顏好色。身體端正衆共敬 今生爲人得生王家自然尊貴。獨王典主攬制人民 所遺惜都無違諍。得其福德壽終德隨不更惡道。 博愛順義。慈仁喜與。不貪飮食。與衆共之。無 皆其前世宿命爲人時作善。信愛經道。布施恩德。 黑醜惡極不及人耳。所以帝王人中獨尊最好者何。 殃罰。示衆見之莫誰哀者。棄捐市道暴露痟瘦。 面目羸劣。不類人色。坐其前世身之所作。受其 單空獨立。不蔽形體。乞匃生活耳。飢寒因苦。 賤貧家作子。强像人形。狀貌甚醜。衣被弊壞。 中坐之適苦。然後得出解脫。今生爲人。作於下 如是壽終財物盡索。素無恩德無所恃怙。入惡道 也。復不信作善後世得其福。蒙籠項佷益作衆惡。 欲唐得。貪惜飲食獨食嗜美。不信施貸後得償報 富益慳。有財不肯慈哀。仁賢爲善博愛施與。但 凍怔忪愁苦。但坐其前世宿命爲人時。愚癡無智 骨節相撐拄。無所用自給。常乏無有儲。飢餓寒 曾有美食時也。旣惡食不能得飽食。食栽支命。 億萬倍也。所以者何。見乞人貧窮困極。飮食未 形狀甚醜惡不好。不如帝王面目形類姝好。 佛語阿難。如世間貧窮乞丐人。令在帝王邊住者。 其人面目形貌。 美食好衣隨心恣意。在樂所欲自然在前都無 假令使子在帝王邊住者。 何等類乎。寧類帝王面目形貌顏 其面目 故乃爾 百千

佛說無量清淨平等覺經卷第一

3怔≒征象 2儲+(積)⊜ 1裁=纔⊜ 7愛+(樂)⊜ 6宵=省第 5項很=頻狠の

4樫+(貪)⊖

(271 c 10— c 26)

善餘慶今得爲人。遇生王家自然尊貴。 施仁愛兼濟。履信修善無所違諍。是以壽 惱 不可計倍。 在帝王邊。 形貌容狀寧可類乎。阿難白佛。 佛告阿難。譬如世間貧窮乞人在帝王邊。 福所追故能致此 終福應得昇善道。上生天上享茲福樂。 王人中獨尊。皆由宿世積德所致。 爲下賤。愚鄙斯極示同人類。所以世間帝 恃。是故死墮惡趣受此長苦。罪畢得出牛 容端正衆所敬事。 皆坐前世不殖德本。 衣不蔽形食趣支命。 但欲唐得貪求無厭。 於己無益徒爲他有。 如是壽終財寶消散。 **羸陋醜惡無以爲喩。百千萬億** 所以然者。 妙衣珍膳隨心服御。 貧窮 乞人 底極厮 無善可怙無德可 苦身積聚爲之憂 不信修善犯惡山 積財不施富有益 飢寒困苦人理殆 假令此· 慈惠博 積

2 殖= 植)、流布本亦同 3 信流布本作肯 1 順=城⊜ 4積聚=聚積⊜、 流布本亦同

6 鶴 ■ 争⊕

5斯流布本作厮

7昇=升⊜ 8週=乃卿、遇流布本作適

<del>--</del>88-

## (304 c 19-305 a 4)

絕好無比。次於泥洹之道。 阿彌陀佛國諸菩薩阿羅漢面類。悉皆端正 羅漢面類端正姝好。百千億萬倍。佛言。 面甚醜。尙復不如阿彌陀佛國中。菩薩阿 在阿彌陀佛國中諸菩薩阿羅漢邊住者。其 端正姝好。 其面類甚醜不好。尚復不如第六天王面類 萬倍。如天帝釋。令在第六天王邊住者。 好。尚復不如帝釋面類端正姝好。百千億 比。當令在第二天王邊住者。其面甚醜不 百千億萬倍。 帝王面目。尚復不如遮迦越王面色姝好。 甚醜惡不好。比如乞人在帝王邊住耳。其 比者。當令在遮迦越王邊住者。其面形類 佛告阿難。若言是也。帝王雖於人中好無 百千億萬倍。如第六天王。令 如遮迦越王於天下絕好無

2 [天] - 象電 1(億)--

(284 b 15--- c 5)

# 佛說無量淸淨平等覺經卷第二

第六天王。令在無量淸淨佛國中。諸菩薩 好。百千億萬倍也。如天帝釋。令在第六 面甚醜下好。尚復不如天帝釋面貌端正姝無比。當今在第二忉利天帝釋邊住者。其 佛告阿難若言是也。如帝王雖於人中好無 第六天王面貌端正姝好。百千億倍也。如 百千億萬倍也。如遮迦越王。於天下絕好 帝王面醜。尙復不如遮迦越王面色。姝好 醜惡其狀不好。比如乞人在帝王邊住耳。 於泥洹之道也。 好。百千億萬倍也。佛言。無量淸淨佛諸 清淨佛國中。諸 菩薩 阿羅 漢面貌端正姝 阿羅漢邊住者。其面甚醜。尚復不如無量 天王邊住者。其面貌甚醜不好。尚復不如 比當令在遮迦越王邊住者。其面目形貌甚 菩薩阿羅漢面貌。 後漢月支國三藏支婁迦讖譯 悉皆端正絕好無比。次

1不分卷〇

2(獲)+好⊜

4姝≡殊⊜ 3如=而⊜

5億+(萬)⊜

(271 c 27—272 a 5)

千萬億不可計倍。 壽佛國菩薩聲聞。光顏容色不相及逮。百

1計流布本作假

百千億倍不相類也。設第六天王。比無量 相喻。萬億倍也。假令天帝比第六天王。 妙天下第一。比忉利天王。又復醜惡不得 尊貴形色端正。 比之轉輪 聖王。 佛告阿難。汝言是也。計如帝王。 猶彼乞人在帝王邊。轉輪聖王威相**殊** 甚爲鄙 雖人中

3比+(之)⊜、流布本亦同 2邊+(也)⊜、流布本亦同

(97 b 14 - 19)

可諭。 爲比。 雜飾。 國有情猶如他化自在天王。 阿難。譬如下賤半挓迦人。 **六天。威光等類皆所不及。** 唯受法樂則無差別。 威光德望悉皆無有。 **尊貴自在階位神通。** 又如帝釋方第 對於輪王則無 及以變化不可 園苑宮殿衣服 阿難應知。彼

(323 a 5--11)

無量壽如來極樂國土。悉皆不現。如是彼 他化自在天等。及色無色界一切威勢。對 釋對他化自在天。所有威勢悉皆不現。 對天帝釋前。所有威勢悉皆不現。又天帝 復次阿難。譬如有人少有財寶。 土功德莊嚴不可思議。 位利帝利王所有威勢悉皆不現。又刹帝利 對受灌頂 叉

(305 c 3 - 15)

四反。 自然去。 佛言。阿爾陀及諸菩薩阿羅漢皆浴已。悉 風吹萎華。悉自然去。卽復四方自然亂風 比也。 徐起不遲不駛適得中宜。 風。都八方上下衆風中精。自然合會化生 其亂風者。 自於一大蓮華上坐。卽四方自然亂風起。 散佛及諸菩薩阿羅漢上。華小萎墮地。卽 吹七寶樹。樹皆復作五音聲。樹華皆自然 耳。不寒不熱。常和調中適。甚清涼好無 皆作五音聲。以七寶樹華。悉覆其國 皆厚四寸。極自軟好無比。卽自然亂 皆散佛及諸菩薩阿羅漢上。 即復四方亂風起吹七寶樹。如是 亦非世間之風。 亦非天上之 華隨墮 吹七寶

1反≕返⊜\*

(285 b 16— c 3)

地。 華皆厚四寸。 極自軟好無比。 華小無量淸淨佛。及諸菩薩阿羅漢上。華適墮 佛言。無量清淨佛。及諸菩薩阿羅漢皆浴 風中之自然。都相合會共化生耳。其亂風 如是者四反。 華墮地則自然亂風。 四方。復自然亂風起。 聲。亂風吹華。悉覆蓋其國中。華皆自散 無比。亂風徐起。亦不遲亦不疾。適得中 亦不大寒。亦不大溫。常和調中適其涼好 天上之風也。是亂風者。都爲八方上下衆 則復四方自然亂風起。吹七寶樹華。 其亂風者。亦非世間之風也。 散無量淸淨佛。 則自然亂風吹萎華。悉自然去。則復 吹國中七寶樹。七寶樹皆復自作五音 皆復自作五音聲。亂風吹華。悉復自 悉自於一蓮華上坐。則四方自然亂風 及諸菩薩阿羅漢上。 復吹萎華。 悉自然 吹七寶樹。 亦復非 七寶

> 隨其時節風吹散華。 華用已訖地輒開裂。

如 以 隨

2反=及⊜ 1地=池寒

是六反。 3 舉足已還復如故。 光澤馨香芬烈。足履其上。路下四寸。 得快樂。譬如比丘得滅盡三昧。又風吹散 其有聞者塵勞垢習自然不起。 溫凉柔軟不遲不疾。 自然徳風徐起微動。 華遍滿佛土。滅隨色次第而不雜亂。柔軟 演發無量微妙法音。 次化沒清淨無遺。

1德=得⊜

2路=踏令

3 反流布本作返

(97 b 19-c 1)

風微動不逆不亂。 淨。更雨新花還復周遍。如是中時晡時。 色花間錯分布。 佛土。譬如有人以花布地手按令平。 和調適猶如比丘得滅盡定。其風吹動七寶 阿難。彼極樂界。 初中後夜飄花成聚亦復如是 已其花自然沒入於地。 舊花 旣 沒 大 地清 花沒深四指。隨其擧足還復如初。過晨朝 微妙廣大柔軟如兜羅綿。若諸有情足蹈彼 香普薰周遍國界。一切有情爲風觸身。安 華飄成聚高七人量。種種色光照曜 彼諸花聚亦復如是。其花 吹諸雜花種種香氣。 於晨朝時周遍四方。 其 和

吹諸羅網及衆寶樹。 流布萬種溫雅德香。

其風調和不寒不暑。

(323 a 12-19)

如前無異。 經須與間復有風生。吹樹落花布地面上。 身安樂。過食時後。是諸寶花隱地不現。 行人往來足躡其地深四指量。如迦隣那觸 周遍佛刹高七人量。平正莊嚴柔軟光潔。 無常無我諸波羅蜜。 吹動寶樹。 復次阿難。彼佛國土每於食時。 樹相振觸出微妙音。 初夜後夜亦復如是。 復吹樹花落於地上。 演說苦空 香風自起

風觸其身皆

(308 b 23-27)

大明。 復見。 可復迴轉運行。亦無有精光。其明皆蔽不 1佛告阿逸菩薩。阿彌陀佛頂中光明。極大 光明。其日月星辰。皆在虚空中住止。不 終無有冥時。 佛光明照國中。及焰照他方佛國常

1(光)-0

(290 b 1—7)

佛說無量淸淨平等覺經卷第三

佛國常大明。終無有當冥時也。 佛告阿逸菩薩。無量清淨佛項中光明極大後漢月氏國三藏支婁迦讖譯 明。其日月星辰。皆在虛空中住止。亦不 復迴轉運行。亦無有精光。其明皆蔽不復 無量清淨佛光明照國中。及焰照他方

2[後漢……譯]譯號-圖\* 1第三=下零命會 3氏=支象の

(97 c 12—16)

唯除如來所如威者。 晝夜之像。於一切處標式旣無亦無名號。 苑之名。及表示之像幼童色類。亦無日月 光。涌泉陂湖彼皆非有。亦無住著家室林 復次阿難。 極樂世界無有昏闇。 亦無火

(323 a 20-22)

其分別。純一無雜。唯受淸淨最上快樂。 曜。無其日月。無其晝夜。無其取捨。無 復次阿難。 彼佛國土無其黑闇。 無其星

(308 b 27 - c 27)

道者。 作佛。 上下。 數甚衆多。不可復計。 上下。 快善不可言。其智慧教授所出經道。 諸所布施。八方上下。無窮無極。 當作佛者。不可復勝數。諸作阿羅漢。 央數天人民。蜎飛蠕動之類。其生阿彌陀佛國。 不可復計劫。終無般泥洹時。八方上下。諸無 佛所度脫。展轉如是。復住止無數劫。無數劫 皆得泥洹之道悉如是。尚未欲般泥洹。阿彌陀 陀含。阿那含。阿羅漢。辟支佛道。轉相度脫。 展轉復相教授。轉相度脫。至令得須陀洹。斯 蠕動之類。皆令得泥洹道去。諸可敎授弟子者。 者。皆欲令悉作佛。作佛已。轉復教授。八方 皆欲使往生其國。悉令得泥洹之道。其作菩薩 諸無央數佛國。諸天人民。及蜎飛蠕動之類。 般泥洹也。 其佛尊壽。 何。阿彌陀佛壽命極長。國土甚好。故能爾耳。 有當冥時。國土及諸天。終無壞敗時。所以者 劫。無數劫重復無數劫。 億萬劫。阿彌陀佛光明。明無有極。却後無數 劫十劫百劫千劫。 其國無有一日二日。 一月。亦無五月十月五歳十歳。亦無百歳千 亦無萬歳億萬歲。 諸無央數天上天下。甚不原也。其經卷 作佛已。復教授諸無央數天人民。蜎飛 亦無央數。都不可復計。阿彌陀佛恩德 諸天人民。及蜎飛蠕動之類。皆復欲令 於世間敎授。 却後無數劫。 無萬劫百萬劫。 亦爲五日十日。亦無十五 都無有極。 無百千億萬歳。無有一 意欲過度八方上下。 重復無數劫。 無數劫無央數。終無 無千萬劫百 甚深無量。 布告八方 得泥洹 尚未央

2央=欲霽團

(290 b 7—290 c 14)

作佛時復教授無央數。諸天人民。蠕動之類。皆令得泥洹道去。諸所 國悉令得泥洹之道。其諸有作菩薩者。皆欲令悉作佛。作已悉令轉。方上下。諸無央數佛國。諸天人民。及蜎飛蠕動之類。皆欲使往生其 佛。壽命極長國土甚好。故能爾耳。佛言。無量清淨佛尊壽。勃後無 劫也。 甚大衆。 出經道。布告八方上下。諸無央數。 道者。亦無央數。都不可復計也。無量清淨佛恩德。諸所布施。八方 動之類。其生無量淸淨佛國者。不可復勝數。諸作阿羅漢。得泥洹之 可復計劫。 欲般泥曰也。無量清淨佛。所脫度展轉如是。復住無數劫。無數劫不 7 8 阿羅漢辟支佛道。轉相度脫皆得泥洹之道悉如是。無量淸淨佛。常未 可教授弟子者。展轉復相教授轉相度脫。至令得須陀洹斯陀含阿那含 復教授八方上下。諸天人民。及蜎飛蠕動之類。皆復欲令悉得作佛。 上下無窮無極。甚深大無量。快善不可言也。無量清淨佛智慧教授所 數劫常無央。無般泥洹時也。無量淸淨佛。於世間教授。意欲適度八 數劫。重復無數劫。 無數劫不可復計劫。 劫無央數。 終無有當冥時 言。無量淸淨佛光明。 有百千億萬歲也。 五歲十歲也。無有百歲千歲也。無有萬歲億歲億萬歲十億萬歲也。 其國中無有一日二日也。無有十五日一月也。無有五月十月也。 無量清淨國土及諸天。 終無有壞敗時也。 所以者何。 無有萬劫十萬劫也。 不可復計。 終無有般泥洹時也。八方上下。無央數諸天人民。蜎飛蠕 無有千億億萬歲也。無有一劫十劫也。無有百劫千 都無極也。 光明無極。無量清淨佛光明。却後無數劫。 無有千萬劫也。 天上天下。甚多不原。其經卷數 無有百千億萬劫也。 無量清淨 無

1劫≡却⊜

3 適 = 過⊖❷

4蜎=蠉®米

6佛+(得)⊜

7 泥+(洹)⊜

9脱度=度脱⊜

### (272 b 3-7)

## 佛說無量壽經卷下

及不定之聚。所以者何。彼佛國中無諸邪聚正定之聚。所以者何。彼佛國中無諸邪聚 佛告阿難。其有衆生生彼國者。皆悉住於 曹魏天竺三藏康僧鎧譯

2[之]-⊖、流布本亦同

1[天竺三藏]-⊜

位無退轉。三善無唐捐。 決定證於阿耨多羅三藐三菩提。於意云 何。彼佛刹中無三種失。一心無虛妄。二 若有善男子善女人。若已生若當生。是人 (323 a 22-26)

(97 c 16—19)

聚。不能了知建立彼因故。 阿難。彼國衆生若當生者。皆悉究竟無上 菩提到涅槃處。何以故。若邪定聚及不定

(272 b 7—11)

得往生住不退轉。唯除五逆誹謗正法。心歡喜乃至一念。至心迴向顯生彼國。卽心數喜乃至一念。至心迴向顯生彼國。卽十方恒沙諸佛如來。皆共讚歎無量壽佛威

(97 c 19—26)

2毀≡謗⊜\*

(323 a 27—b 13)

養求生彼土。是人命終。皆得往生極樂世 生聞彼佛名。發淸淨心憶念受持。歸依供 不可思議功德。阿難。於意云何。欲令衆 舌相。放無量光說誠實言。稱讚無量壽佛 維上下。恒河沙數世界。諸佛如來出廣長 言。稱讚無量壽佛不可思議功德。如是四 不可思議功德。北方亦有恒河沙數世界。 舌相。放無量光說誠實言。稱讚無量壽佛 復次阿難。東方有恒河沙數世界。諸佛如 諸佛如來出廣長舌相。 放無量 光說 誠實 西方亦有恒河沙數世界。諸佛如來出廣長 說誠實言。稱讚無量壽佛不可思議功德。 數世界。 無量壽佛不可思議功德。南方亦有恒河沙 來出廣長舌相。放無量光說誠實言。稱讚 諸佛如來出廣長舌相。放無量光

界。不退轉於阿耨多羅三藐三菩提。

## (309 c 19—310 a 14)

## 佛說阿彌陀經卷下

生阿彌陀佛國。 當精進持經戒。 陀佛近。 樂聽經道。其心歡樂。所居七寶舍宅。在 養八方上下諸無央數佛。即逮智慧勇猛。 致菩薩。便卽與諸菩薩。共翻輩飛行。供 華中化生。卽自然受身長大。則作阿惟越 之。則往生阿彌陀佛國。便於七寶水池蓮 賴陀佛卽自與諸菩薩阿羅漢。共翻飛行迎 佛及諸菩薩阿羅漢。其人壽命欲終時。阿 進不當順怒。不當與女人交通。 作沙門。就無爲之道。當作菩薩道。奉行 最上第一輩者。當去家捨妻子斷愛欲。行 德有大小轉不相及。佛言。何等爲三<u>辈</u>。 佛告阿逸菩薩。其世間人民。若善男子善 六波羅蜜經者。作沙門不虧經戒。 呀。卽自然於其臥止。夢中。見阿彌陀 常念至心不斷絕者。其人便於今世求 心無所貧惡。至誠願欲往生阿彌陀佛 願欲往生阿彌陀佛國者有三辈。作 佛言。諸欲往生阿彌陀佛國者。 恣隨其意。 在所欲作爲。 去阿彌 可得爲衆所傳敬。 奉行如是上法者。 吳月支國居士支謙譯 齋戒清 則得往 是爲上 慈心精

4翻+(型)⇔ 3夢中=中夢⇔ 2[國居士]-②、國居士=優婆繁©啊 1支=氏与

1 殖 ■ 植⊜米

(c14-292 a 5)

是爲上第一輩。 往生無量淸淨佛國者。 佛國者。 去無量清淨佛近。佛言諸欲往生無量清淨 **輩飛行。供養八方上下。諸無央數佛。則** 則作阿惟越致菩薩。便則與諸菩薩。共番 時。無量清淨佛。則自與諸菩薩阿羅漢。共 舍宅。在虛空中。恣隨其意在所欲作爲。 智慧勇猛。樂聽經道其心歡樂。所居七寶 翻飛行迎之。則往生無量清淨佛國。便於 淸淨佛。 今世求道時。則自於其臥睡中。夢見無量 奉行六波羅蜜經者。作沙門。不當虧失經 愛欲。行作沙門就無爲道。當作菩薩道。 七寶水池蓮華中化生。則自然受身長大。 量清淨佛國。當念至心不斷絕者。其人便 作功德有大小轉不能相及。佛言。何等爲 女人。欲願往生無量淸淨佛國者有三輩。 佛告阿逸菩薩。其世間人民。若善男子善 齋戒清淨心無所貪慕。 至精願欲生無 慈心精進。不當瞋怒。不當與女人交 其最上第一輩者。當去家捨妻子斷 精進持經戒。 及諸菩薩阿羅漢。其人壽命欲終 奉行如是上法者。 可得爲衆所奪敬。

1 霍 | 翻

(272 b 12—20)

(便 發無上菩提之心。修行功德願生彼國。(集 ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 ( ) 無 (

(97 c 26—98 a 5)

見佛生彼國中。得不退轉乃至無上菩提。 專念極樂國土。積集善根應持迴向。由此 所生彼國得不退轉。當證無上正等菩提。是故 被國得不退轉。當證無上正等菩提。是故 被國得不退轉。當證無上正等菩提。是故 就是無量壽佛者。應發無上菩提心。復當 無量壽佛。及恒種殖衆多善根。發心迴向 願生彼國。是人臨命終時。無量壽佛與比 所數。若有善男子善女人。願生極樂世界 於見無量壽佛者。應發無上 正等菩提。是故 所數。若有善男子善人。 原生極樂世界

23 b 14—18)

阿耨多羅三藐三菩提。經須臾閒。即得往生極樂世界。不退轉於人臨終。無量壽如來與諸聖衆現在其前。受持讀誦書寫供養。豊夜相續求生彼刹是受持讀誦書寫供養。豊夜相續求生彼刹是

無誠信。 心自悔責。出。復不能 七寶舍宅。 於今世。 宅在地。 城中。 忉利天上自然之物。雖爾其人城中不能得至。 其人於城中亦快樂。其城中比如第二 五百歲。 中化生。 大歡喜 國者。 爾陀佛所聞經。 阿彌陀佛國中諸菩薩阿羅漢狀貌何等類。 亦有自然華香繞。 是爲第二中輩。 復去阿彌陀佛甚大遠。 菩薩阿羅漢比丘僧中聽經。以去所居處舍 入惡道中。 身行所作自然得之。 其人愁苦。如是比如小適耳。 亦復不能得見諸比丘僧。 自然食。 欲終時。 與如是者。若其人然後復中悔。心中狐疑。 目自見阿彌陀佛及其國土。往至阿彌陀佛 阿彌陀佛國。 **繪**綵。如是法者。 往生阿彌陀佛國。作德不至心。 上第一辈。 不信分檀布施作諸善後世得其福。 其人壽命欲終時。 齋戒淸淨。 道見阿彌陀佛國界邊自然七寶城中。心便 阿彌陀佛國。不能得前至阿彌陀佛所。 小差少無所復及。 生阿彌陀佛國。其人即心自悔過。踞意念言。我悔不知益齋戒作善。 援。續其善願爲本故得往生。其人壽命病續念不絶。暫信暫不信。意志猶豫無所專辦陀佛國。不信有往生其國。雖爾者。其人 人目自見之。 當持經戒無得虧失。 其人於城中。 其人於城中亦快樂。其城中比如第二 不信佛語。 復不能得見阿彌陀佛。 亦皆復作五音聲。 雖不能去家捨妻子斷愛欲行作沙門 其人智慧不明。 其人本宿命求道時。 可得智慧勇猛。佛言。 其中輩者。 作佛寺起塔。散華燒香然燈。 善後世當得其福。 狐疑佛經。復不信向之。當自然 5人本宿命求道時。心口各異言念 明健勇猛。心當歡喜。次當復如 不能令舍宅隨意高大在虛空中。 則受身自然長大在城中。 不大持齋戒。 便止其城中。 亦復於臥止夢中 其城廣縱各二千里。 阿彌陀佛。 具百味飲食。 慈心精進。斷愛欲念。 所以者何。 踊躍喜耳。 中外內皆有七寶浴池。 阿彌陀佛哀愍。 威神引之去 口不能復言。 一日一夜不斷絶者。其人便 心不開解。 不信佛經深。 深當作至誠申信。 其人久久。 五百歲乃得出。 其人願欲往生阿彌陀佛 無所適莫。不當瞋怒。 阿彌陀佛卽化。令其人 其人壽命終盡。卽往生 浴池上亦有七寶樹重 皆心自趣向道。入其 知經復少。 長大在城中。於是間。卽於七寶水池蓮華 郎自化作形像。令其 僧。亦復不能得聞經。。亦復不能得聞經。 毀失經法'意志狐 不能得近附阿彌陀 其欲飯食時。前有 其人但坐前世宿命 在所欲得應意皆 益作分檀布施。 復坐中 但見其光明。 亦復不得在諸 亦自當智慧開 見阿彌陀佛 但心中歡喜踊 佛亦不使爾 其人奉行施 城中亦有 、欲往生 往至阿 裕池中 '不信有 **悔過者** 飯食諸 懸雜 便

壽命終盡 = 壽終命盡①

4 爾=耳号:2 飯=飲号)

5 (外) - ⊜®

7(功)+德学學 6比+(丘)會

佛國。一日一夜不斷絶者。其人於今世。戒清淨慈心精進斷欲念。欲往生無量淸淨綵。如是法者。無所適貪。不當瞋怒。齋 常信受佛語深當作至誠忠信。飯食沙門。者。當持經戒無得虧失。益作分檀布施。佛國。雖不能去家捨妻子斷愛欲行作沙門 亦復於臥睡夢中。見無量淸淨佛。 而作佛寺起塔。 其中輩者。其人願欲往生無量清淨 燒香散華然燈。

時。 前亦有自然食。 具百味食。 在所欲得。其人於城中快樂。其城中比如第二忉得。其人於城中來能得見諸比丘僧。亦復不能得見無量清淨佛。但見其光明。心復不能得見無量清淨佛。但見其光明。心也。皆心自趣向道入其城中。其人若如是比話菩薩阿羅漢狀貌何等類。其人若如是比諸菩薩阿羅漢狀貌何等類。其人若如是比諸菩薩阿羅漢狀貌何等類。其人若如是比諸菩薩阿羅漢狀貌何等類。其人若如是比諸菩薩阿羅漢狀貌何等類。其人於城中比如第二忉佛哀愍。威神引之去耳。其人於城中也如第二切佛哀愍。威神引之去耳。其人於城中不能得出。 百歲乃得出。往至無量清淨佛所聞經。心當歡樂。次當復如上第一輩。所以者何。不開解。亦復不得在諸菩薩阿羅漢比丘僧不開解。亦復不得在諸菩薩阿羅漢比丘僧不開解。亦自當智慧開解知經。明健勇猛人久久。亦自當智慧開解知經。明建勇猛人久久。亦自當智慧開解知經。明建勇猛人久久。亦自當智慧開解知經。明建勇猛心當歡樂。次當復如上第一輩。所以者何。心當歡樂。次當復如上第一輩。所以者何。心當歡樂。次當復如上第一輩。所以者何。心當歡樂。次當復如上第一輩。所以者何。 城中於是間五百歲。 寶水池蓮華中化生。 城。心中便大歡喜。 七寶浴池。浴池中亦城中亦有七寶舍宅。 當生無量清淨佛國。 量清淨佛及國土。欲盡時。無量清淨 令其人目自見之。 病欲終時。無量淸 據。續結其善。願 念不絶。誓清淨佛國。 是者。 佛所。便道見無量清淨佛國界邊自然七寶則生無量清淨佛國。不能得前至無量清淨 虧失經法。 其人但坐其前世宿命求道時。 亦有七寶樹重行。 過者過差少。無所須及。其人壽命終盡。 分檀布施作諸善後世得其福。不信有無量 可得智慧勇猛。佛言。其人奉行施與。 心 續結其善。 願名本續得往生其人壽命 若其然後中復悔。心中狐疑。不信 用是故爲 ·信分檀布施作善後世當得其福。 5中便大歡喜。道止其城中。則於七便道見無量淸淨佛國界邊自然七寶 無量淸淨佛。則化令其人自見無 意念言。我悔不知益齋作善。 暫信暫不信。 心意狐疑不信佛語。 浴池中亦有自然華繞。 無量淸淨佛。則自化作形像。 不信往生其國中。雖爾其人續 ·國。其人則心中悔過。悔1。我悔不知益齊作善。今2。口不能復言。便心中歡 皆復作五音聲。 往生無量淸淨佛國者。 亦有自然華繞。浴池上。 舍宅中自然內外皆有。 其城廣縱各二千里。 則受身自然長大。 意志猶豫無所專 其飮食 在 如

懸雜繪 其人壽 佛語阿難。

·c 3)

化現其身。光明相好具如眞佛。與諸中此迴向願生彼國。其人臨終。無量壽佛像。飯食沙門。懸繪然燈。散華燒香。 無量壽佛。多少修善。奉持齋戒。起立塔大修功德。當發無上菩提之心。一向專念民。其有至心願生彼國。雖不能行作沙門 現其人前。即隨化佛往生其國。住不退轉。 功德智慧次如上輩者也。 其中輩者。 十方世界 諸天人 與諸大衆

善功德。 量壽佛。亦非恒種衆多善根。阿難。若他國衆生發菩提心。 前攝受導引 無量壽佛即遣化身。與比丘衆前後圍 其所化佛光明相好與眞無異。 迴向彼佛願欲往生。 即隨化佛往生其國。 。 雌八臨命終。 雖不專念無 · 得不退 人

(323 b 19

壽如來及彼國土。是人命終。 已。持諸禁戒堅守不犯。饒益有靑。斤乍復次阿難。若有善男子善女人。發菩提心 不退轉於阿耨多羅三藐三菩提 種莊嚴。 生寶刹中賢聖圍繞。速得聞法 憶念西方無量 如佛色相 種

(310 c 10-311 a 10)

得其福。 卓億萬超絕不相及。 所鉉不鉉。各自然趣向。說經行道。 佛國。 前世宿命求道時。中悔狐疑。暫信暫不信。不 疑者也。 智慧不明。知經復少。所居舍宅在地。不能命 佛言。 信作善得其福德。皆自然得之爾。隨其功德有 心當歡樂。次如上第一輩也。所以者何。皆坐 不能得近附阿彌陀佛。亦復如是。第二中輩狐 舍宅隨意高大在虛空中。復去阿彌陀佛大遠。 心中大喜。其人聽聞經。心不開解。意不歡樂。 亦復於城中。五百歲竟乃得出。至阿彌陀佛所。 如前城法。比如第二忉利天上自然之物。其人 浴池蓮華中化生。卽自然受身長大。其城亦復 七寶城中。心獨歡喜。便止其中。亦復於七寶 即生阿彌陀佛國。不能得前至。便道見二千里 悔過。悔過者差減少悔無所復及。其人命終。 阿彌陀佛國。其人但念是。口不能復言。即自 喜。意自念言。我悔不知益作諸善。今當往生 其人。於臥止夢中。見阿彌陀佛土。心中大歡 得往生。其人壽命病欲終時。阿彌陀佛。卽令 以後。若復中悔。心意狐疑。不信作善後世當 國。晝夜十日不斷絕者。壽命終卽往生阿彌陀 戒清淨。如是法者。當一心念欲往生阿爾陀佛 欲無所貧慕。得經疾慈心精進。不當瞋怒。齊 雜繒綵。 若無所用分檀布施。亦不能燒香散華然燈。縣 可得尊敬。智慧勇猛。佛言。其人作是 其三輩者。其人願欲往生阿彌陀佛國。 其人久久。亦當智慧開解。知經勇猛。 不信往生阿彌陀佛國。其人雖爾。續 作佛寺起塔。飯食諸沙門者。當斷愛

1(國)+土台 2(數)+喜自

3卓=百千⊜

(292 b 29— c 29)

德萬殊超不相及。 隨其功德有鉉不鉉。 暫不信。不信作善後得其福德。皆自然得之耳。 者何。皆坐前世宿命求道時。中悔狐疑。 知經。勇猛心當歡樂。次如上第一輩也。 \$ 隨意高大在虛空中。復去無量淸淨佛。亦復如 喜。其人聽聞經。心不開解。意不歡喜。智慧 五百歲竟乃得出。生無量淸淨佛所。心中大歡 忉利天上自然之物。其人亦復於城中五百歲。 清淨佛國。不能得前至。便道見二千里七寶城 但心念是。口不能復言。則自悔過。悔過者過 見無量清淨佛國土。其人心中歡喜。意自念言。 病欲終時。無量清淨佛。則令其人於臥睡夢中。 勇猛。佛言。其人作是已後。若復中作悔心。 當一心念欲生無量清淨佛國。晝夜十日不斷絕 是。第二輩狐疑者。其人久久。亦當智慧開解 不明。知經復少。所居舍宅在地。不能令舍宅 化生。則自然長大。其城亦復如前城法。比第二 心中獨歡喜。便止其中。復於七寶水池蓮華中 差減少。悔者無所復及。其人命終。則生無量 我悔不知益作善。今當生無量清淨佛國。其人 無量淸淨佛國。其人雖爾續得往生。其人壽命 意用狐疑。不信作善後世當得其福。不信往生 慕。慈心精進不當瞋怒。齋戒清淨如是淸淨者。 佛言。其三輩者。其人願欲生無量淸淨佛國 者。壽終則往生無量清淨佛國。可復尊極智縣 綵作佛寺起塔飲食沙門者。當斷愛欲無所貪 若無所用分檀布施。亦不能燒香散華然燈懸繒 各自然趣向。 說經行道卓 所以

專意乃至十念。念無量壽佛願生其 至一念念於彼佛。以至誠心願生其 功德智慧次如中輩者也。 作諸功德。當發無上菩提之心。一向 佛語阿難。其下輩者。十方世界諸天 人民。其有至心欲生彼國。假使不能 (272 c 4—10) 1語=告⊖、流布本亦同 此人臨終。夢見彼佛亦得往生。 若聞深法歡喜信樂不生疑惑。乃

2法=生象

(323 b 25— c 5)

惡口。七不兩舌。八不貪。九不瞋。 顛倒。 即得往生彼佛國土。 有無量無 頂禮供養。是人臨終。不驚不怖心不 壽佛。種種功德種種莊嚴。志心歸依 種心。所謂一不偷盜。二不殺生。三 復次阿難。若有善男子善女人。 數諸佛世尊。稱讚無量壽佛功德名 十不疑。如是晝夜思惟極樂世界無量 不婬欲。四不妄言。五不綺語。六不 聞是法已。永不退於阿耨多羅三

佛說大乘無量壽莊嚴經卷中

(98 a 11—17)

菩提。 見無量壽佛。 無量壽佛。 疑惑乃至獲得一念淨心。發一念心念 願生其國。聞甚深法卽生信解。心無 阿難。若有衆生住大乘者。以淸淨心 向無量壽如來。乃至十念念無量壽佛 此人臨命終時。如在夢中 定生彼國得不退轉無上

2比+(如)、⊜粵 1已=以⊜®

3生≕至⊖❷

5樂∥喜⊜® 4是≡前⊕9

## (307b9-21)

時也。 歡喜。 多。都各不可復計。 爲數者。八方上下無央數佛。 作禮聽經。更相開避。如是終無休絕 菩薩。都不可復計。飛到阿彌陀佛所 諸佛。其數各如恒水邊流沙。皆遺諸 所。作禮聽經亦復如是。卽下方上方 各遺諸菩薩無央數。 方四角諸佛。其數各如恒水邊流沙。 皆飛到阿彌陀佛所。作禮聽經。皆大 諸佛各遺諸菩薩無央數。不可復計。 如恒水邊流沙。一沙一佛其數如是。 即東方無央數佛國。 佛言。所以諸佛以恒水邊流沙 悉起爲作禮如去。西方北方南 故以恒水邊流沙 飛到阿彌陀佛 其數不可復計。 ' 甚大衆

3 可復 = 復可⊜ 2 北 = 比患

(287 c 18—288 a 25)

則東方無央數佛國。不可復計。如恒水邊流沙。一沙一 到無量淸淨佛所。聽經供養相開避。前來者則去避後來 起爲無量淸淨佛作禮而去。上方諸佛。更遺諸菩薩。飛 都不可復計。皆飛到無量清淨佛所。前爲阿彌陀佛作禮 如是則下面。諸八方無央數佛國。一方者各復如恒水邊 遺諸菩薩。 作禮而去。南方無央數諸佛國。復如恒水邊流沙。一沙 佛各復遺諸菩薩無央數。都不可復計。皆飛到無量淸淨 佛其數如是。諸佛各遺諸菩薩無央數。不可復計。皆飛 以頭面著佛足。悉却坐聽經。聽經竟。諸菩薩皆大歡喜。 流沙。一沙一佛其數復如是。諸佛各遺諸菩薩無央數。 無量清淨佛作禮而去。佛言。八方上下諸無央數佛。更 飛到無量清淨佛所。前爲無量清淨佛作禮已。頭面菩佛 數各如是。諸佛各復遣諸菩薩無央數。都不可復計。皆 復四角無央數諸佛國。各復如恒水邊流沙。一沙一佛其 佛所。則前爲無量淸淨佛作禮。以頭面著佛足。悉却坐 央數諸佛國。復如恒水邊流沙。一沙一佛其數如是。諸 諸菩薩皆大歡喜。起爲無量淸淨佛作禮而去。則北方無 淨佛作禮。以頭面著佛足。悉却坐一面聽經。聽經竟。 水邊流沙。一沙一佛其數如是。諸佛各復遺諸菩薩無央 爲無量淸淨佛作禮而去。則西方無央數諸佛國。復如何 是。悉却坐一面聽經。聽經竟。諸菩薩皆大歡喜。悉起 到無量淸淨佛所。 則爲無量淸淨佛作禮。 皆飛到無量淸淨佛所。則前爲無量淸淨佛作禮而去。則 一面聽經。聽經竟。諸菩薩皆大歡喜。起爲無量淸淨佛 佛其數如是。諸佛各復遣諸菩薩無央數。都不可復計。 、悉却坐一面聽經。 後來者供養亦復如是。終無休絕極時。 都不可復計。皆飛到無量清淨佛所。則前爲無量清 飛到無量淸淨佛所。聽經供養。轉更相開避。 聽經竟。諸菩薩皆大歡喜。起爲 以頭面著佛

(98 a 17—22)

(272 c 11—16)

2大=之⊜

(323 c 6—22)

土功德莊嚴。 維上下亦復如是。 量無數聲聞之衆。以諸香花幢幡寶 刹。亦有無量無數菩薩摩訶薩。及無 壽佛。北方恒河沙數佛刹。一一佛 花幢幡寶蓋。持用供養極樂世界無量 訶薩。及無量無數聲聞之衆。 界。一一佛刹。亦有無量無數菩薩摩 量無數聲聞之衆。以諸香花憧幡寶 刹中。有無量無數菩薩摩訶薩。及無 復次阿難。東方恒河沙數佛刹。一一 西天譯經三巖朝散大夫試光祿佛說大乘無量壽莊嚴經卷下 蓋。持用供養極樂世界無量壽佛。四 極樂世界無量壽佛。西方恒河沙數世 量無數菩薩摩訶薩。及無量無數聲聞 蓋。持用供養極樂世界無量壽佛。南 之衆。以諸香花幢幡寶蓋。持用供養 方恒河沙數佛刹。一一刹中。亦有無 卿明教大師臣法賢奉 各禮佛足。 以諸香 稱讚佛

1更+(相)⊜

(272 c 16—18)

爾時世尊而說頌曰

爾時世尊卽說頌曰

一一刹中無數量

(323 c 22-25)

菩薩聲聞發勝心 東方世界恒河沙

稽首禮無量覺 東方佛國如是 東方諸佛國 其數如恒沙

彼士諸菩薩 往觀無量覺

各各遺諸菩薩 醫若如恒沙刹

(288 a 26-27)

1諸菩薩=菩薩衆⊖、流布本亦同

一切諸菩薩 各齎天妙華

(272 c 21-22)

寶香無價衣

天拘蠶種種具 此十方菩薩飛

往供養無量覺 皆以衣裓諸華

(288 a 28-29)

(288 b 1-2)

(272 c 19-20)

彼土菩薩衆

是諸佛遣菩薩 西南北面皆爾

稽首禮無量覺 如是恒沙數土

南西北四維

往覲無量覺

上下亦復然

供養無量覺

最上希有大福田 供養如來無量壽

供已禮足而稱讚

持至莊嚴佛刹中

各以香花寶蓋等

(323 c 25-324 a 1)

如是西南及北方 (324 a 2-3)

四維上下恒沙界

聲聞菩薩數亦然

(98 a 23-26)

東方諸佛刹 爾時世尊。而說頭日 數如恒河沙\*

皆現神通來 如是佛土中 禮無量壽佛 恒沙菩薩衆

各齎衆妙花 (98 b 1)名香皆可悅

(98 a 27-29)

彼於沙界中 三方諸聖衆

道光諸辯論 禮覲亦同歸

住深禪定樂 四無所畏心

-101**-**

諸菩薩皆大集 (288 b 3-4)

慧日照世間 具足功德藏

消除生死雲 妙智無等倫 遊入深法門

究達神通慧

積集功德普莊嚴 禮足旋繞懷敬愛

無量無邊極樂國 復讚如來宿願深

1集=聚卿

(324 a 4-5)

(272 c 25-28)

恭敬遶三匝

稽首無上尊

遶三匝叉手住

歎國尊無量覺

稽首禮無際光

1照=則⊜

因發無量心見彼嚴淨土 徵妙難思議

(272 c 29-273 a 1)

皆持華散佛上

(288 b 5 - 6)

於佛前住自說

願使我刹如此

心清淨稱無量

願我國亦然

幷奏諸天樂

(98 b 2-3)

以獻天人師

名聞十方者 百千和雅音

1 最流布本作上

諸佛國界雖嚴飾

(324 a 6)

難比如來寶刹中

1倦=怠®

咸以尊重心

奉諸珍妙供 能破諸幽冥

功德智慧景

種種供養中 究竟威神力

勤修無解倦

(98 b 4-7)

彼觀殊勝刹 (98 + 8 - 9)

願速成菩提 淨界如安樂 菩薩衆無邊

(324 a 3)

皆以香花伸供養

歌歎最勝奪 咸然奏天樂

供養無量覺 暢發和雅音 (270 c 23-24)

(288 b 7-8)

所散華止虛空 合成蓋百由旬

其柄妙嚴飾好 悉遍覆衆會上

(288 b 9-10)

如是人聞佛名 諸菩薩都往至

諸母刹難得值

(288 b 11—12)

計本國若如夢 吾等類得是德 無數劫淨此土 諸此刹獲所好

快安隱得大利

(324 a 9)

縱廣量等百由旬 復以天花供養佛

色相莊嚴無有比 花散虛空爲傘蓋 (324 a 7-9)

遍覆如來寶刹中

互相慶慰生歡喜

捨彼輪迴三有身 曾於過去百千劫 (324 a 10—11)

令至解脫淸淨刹 積集無量衆善根

-103-

(288 b 13—14)

見菩薩遶世尊 威神猛壽無極

國覺衆甚清淨 無數劫難思議

1覺衆甚=學衆其⊜

(288 b 15—16)

此數光從口出時無量世尊笑

三十六億那術

遍炤諸無數刹

則迴光還遶佛

(288 b 17—18)

色霍然不復現 天亦人皆歡喜

三匝已從頂入

迴光圍遶身

一切天人衆

微笑現金容世尊知欲樂

告成如所願

廣大不思議

1現∥見⊜寥

(98 b 10-11)

踊躍皆歡喜

(273 a 4-5)

三匝從頂入

口出無數光

應時無量尊

(273 a 2-3)

遍照十方國 動容發欣笑

三十六億那由他

普照俱胝千佛刹 其光從彼面門出 化導他方菩薩心

密用神通化大光 爾時彼佛無量壽

(324 a 12—14)

時會一切諸衆生 如是人天普照已 (324 a 15—16)

卽入如來頂髻中

敬歎佛光宋曾有

-104-

聞歡喜廣奉行 衆世界諸菩薩 聞是諸音聲者 願授我本空莂 佛授廅樓亘決 梵之音及雷霆 **廅樓** 亘從坐起 白佛言何緣笑 (288 b 25-26) (288 b 21-24) (288 b 19—20) 1 諸 ■ 語 🖨 1唯□惟⊕\* 唯世尊說是意正衣服稽首問 疾得至得淨處到須阿提禮佛 今吾說仁諦聽 八種音深重聲 一切人踊躍喜 慈護成百福相 通達諸法門具諸功德本 知法如電影 滿足諸妙願 覺了一切法 志求嚴淨土 當授菩薩記 **梵聲猶雷慶** 白佛何緣笑 大士觀世音 十方來正士 (273 a 10-19) (273 a 8--9) (273 a 6-7) 受決當作佛 究竟菩薩道 猶如夢幻響 唯然願說意 必成如是刹 受決當作佛 吾悉知彼願 今說仁諦聽 整服稽首問 八音暢妙響 一切空無我

(98 b 12—19)

若有諸菩薩 志求清淨土 恒發誓莊嚴 當成徵妙土 菩薩以願力 修勝菩提行 知土如影像 發諸弘誓心 務勝無邊利 務勝無邊利

了知法無我

願生安樂國

1得=清□

聞法樂受行

疾得清淨處 令覲安養佛 必成如是刹

1門=性⊜、流布本亦同

諸佛告菩薩

專求淨佛土

| 皆悉來到此間<br>吾所願皆具足 | 一切人聞說法無量覺授其決           | 眼洞視耳徹聽<br>已到此嚴淨國          |
|------------------|------------------------|---------------------------|
| 一生得不退轉<br>從衆國來生者 | 皆疾來生我國我前世有本願           | 亦還得知宿命便速得神足俱              |
| 皆悉到彼國<br>皆悉到彼國   | 其佛本願力<br>必於無量尊         | (273 a 20)<br>1 土 = 國台、   |
| 自致不退轉            | 聞名欲往生<br>受記成等 <b>覺</b> | <sup>施布本亦同</sup><br>便速得神通 |

(288 c 4-5)

若菩薩更興願 欲使國如我刹

亦念度一切人

1各=名⊜

令各願達十方

普念度一切 菩薩與志願

(273 a 24-25)

(288 c 6-7)

速疾超便可到

至無量光明土 安樂國之世界

供養於無數佛

其奉事億萬佛 便還於須摩提 飛變化遍諸國

(288 c 8 - 9)

恭敬已歡喜去

(273 a 26-27)

衆生及他方菩薩。聞是語已生希有心。於 量光照諸佛刹。唯願世尊方便解說。令諸 尊。以何因緣。

無量壽佛於其面門。放無

恭敬歡喜去 奉事億如來 還到安養國 飛化遍諸刹 2達=滿元卿

名顯達十方 願己國無異

1志=至台、流布本亦同

(324 a 17—b 4) 各各俱發菩提心

爾時世尊。說此偈已。會中有觀自在菩

願出塵勞登彼岸

即從座起合掌向佛。 而作是言。 世

間復還本土受諸快樂。是故光明而入佛 位。手持香花及諸供具。往十方界無邊淨 脫。若諸菩薩見此光明即得受記證不退 劫前。 或頂禮憶念。 或稱讚歸依。 或香 花 供養 覺時。若有十方世界無量衆生。聞我名號 汝說。彼佛如來。於過去無量無邊阿僧祇 爾時世尊告觀自在菩薩言。汝今諦聽吾爲 佛菩提志樂趣求入不退位。 供養諸佛而作佛事增益功德。經須臾 如是衆生速生我刹。見此光明卽得解 爲菩薩時發大誓言。我於未來成正

(271 a 2-7)

妙寶網羅覆其上。 千萬色種種異變。 之王。而莊嚴之。周匝條間垂寶瓔珞。百 周圍五千由句。枝葉四布二十萬里。一切 又無量壽佛。其道場樹高四百萬里。其本 衆寶自然合成。以月光摩尼持海輪寶衆寶 一切莊嚴隨應而現。 無量光炎照曜無極。珍

之樹。高一千六百由旬。四布枝葉八百由

復次阿難。無量壽佛應正等覺。所有菩提

(324 b 5 - 12)

1千流布本作十

金銀寶網等種種莊嚴。

寶。大綠寶。莎忝帝迦寶。愛寶瓔珞。大 寶。帝釋摩尼寶。如意摩尼寶。持海摩尼 百千珍寶之色。於其樹上。復以月光摩尼 旬。根入土際五百由旬花菓敷榮。作無量

綠寶瓔珞。紅眞珠瓔珞。靑眞珠瓔珞。及

2菓=果⊜\* →布=根象、相宛

(96 b 15—26)

相映飾。 以爲瓔珞。有師子雲聚寶等。以爲其鎖飾遮迦寶。末瑳寶。及赤白靑色眞珠等寶。 諸寶柱。又以純金眞珠雜寶鈴鐸以爲其網 其樹上有諸金鎖垂寶瓔珞周遍莊嚴。謂盧 海乘流注摩尼寶。光輝遍照超過人天。於 光摩尼寶。釋迦昆楞伽寶。心王摩尼寶。 由旬。枝葉垂布八億由旬。樹本隆起高五 復次阿難。無量壽佛有菩提樹。高十六億 莊嚴寶鎖彌覆其上以頗梨萬字半月寶等互 百千種種妙色。及諸珍寶殊勝莊嚴。謂月 千由旬周圓亦爾。其條葉花果。常有無量

1鎖=貨變米

-108-

(27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (27147-17) 。 (2714

聲流布遍諸十八字 切、流布本作動吹諸枝葉演出無量妙法 音聲 其1動:(吹諸寶樹演) ⊜、動出妙法音普流十方一

2(無量)+妙法(量) 3音+(聲)(目)

4 普流十方一切 = 其聲流布遍諸⊜

5其聞=聞其⊜

6佛道+(耳根清徹) ⊜、流布本亦同

7[耳閉其音]--〇 8舌=口〇

9[一切]-⊜ 10國+(土)⊖

(96 b 26— c 9)

故。善修唱故。善攝受故。善成就故故。善修唱故。善播受故。善成就故故。善修唱故。善者而及往修靜慮。無比喻故。無缺減額。許是深法證無生忍。何等爲三。一者隨聲忍。若提樹故獲三種忍。何等爲三。一者隨聲忍。若禮順忍。三者無生法忍。彼於阿耨多羅三藐三菩提得不退轉。復由見彼菩提樹故獲三種忍。何等爲三。一者隨聲忍。若禮順忍。三者無生法忍。此皆無量壽佛本門威神見所加及往修靜慮。無比喻故。無缺減額、善修唱故。善攝受故。善成就故故。善修唱故。善攝受故。善成就故

大寶積經卷第十七

1光明皇后願文@

(324 b 13—24)

復次阿難。每於辰時香風自起吹此寶樹。 復次阿難。每於辰時香風自起吹此寶樹。 有來生聞者無其耳病。乃至成就阿耨多羅三 秦生食樹菓者。乃至成佛。於其中間不生眼病。若有衆生聞樹香 秦生食樹菓者。乃至成佛。於其中間不生眼病。若有衆生聞樹香 秦生食樹菓者。乃至成佛。於其中間舌亦 無病。若有衆生樹光照者。乃至成佛。於 其中間身亦無病。若有衆生觀想樹者。乃 至成佛。於其中間心得清淨。遠離貪等煩 至成佛。於其中間心得清淨。遠離貪等煩 至成佛。於其中間心得清淨。遠離貪等煩 至成佛。於其中間心得清淨。遠離貪等煩 至成佛。於其中間心得清淨。遠離貪等煩 至成佛。於其中間心得清淨。遠離貪等煩 至成佛。於其中間心得清淨。遠離貪等煩 至成佛。於其中間心得清淨。遠離貪等煩 與諸衆生而作佛事。皆是彼佛過去大願之 與諸衆生而作佛事。皆是彼佛過去大願之 與諸衆生而作佛事。皆是彼佛過去大願之

(273 b 19-21)

處。除其本願爲衆生故。以弘誓功德而自

(324 b 25—28)

佛告阿難。彼國菩薩。 皆當究竟 一生補 莊嚴。普欲度脫一切衆生。

復次阿難。彼佛刹中所有現在及未來生。 三菩提。若有菩薩。以宿願故入生死界。 一切菩薩摩訶薩。一生令得阿耨多羅三藐

作師子吼利益有情。我令隨意而作佛事。

(98 b 20-22)

掇大甲胄摩訶薩衆爲度群生修大涅槃者。 提皆悉安住一生補處。唯除大願能師子吼 復次阿難。極樂世界所有菩薩。於無上菩

(308 b 9-22)

有大小。諸菩薩中。 諸菩薩阿羅漢頂中。 無不得解脫者。 自歸命是。蓋樓亘菩薩摩訶那鉢菩薩所。 善男子善女人。若有急恐怖縣官事者。但 摩訶那鉢。光明智慧最第一。頂中光明各 猛無比。其一菩薩名蓋樓亘。其一菩薩名 飛行。隨心所欲至到飛行。使疾如佛。勇 兩菩薩。到八方上下無央數諸佛所。即便 佛左右坐侍正論。 佛常與是兩 菩薩 共對 菩薩頂中光明各照千億萬里。諸阿羅漢頂 焰照他方。千須彌山佛國中常大明。其諸 議八方上下去來現在之事。若欲使是 各照七丈。佛言。世間人民。若 皆悉自有光明。 有最尊兩菩薩。常在 所照

2使=駛患の、駛動 3蓋=廬⊖米 1悉自=自悉白

其兩菩薩項中光明。各焰照他方。千須彌 亘。其一菩薩名摩訶那光明智慧最第一。 駃疾如佛。 2 何方佛所。是兩菩薩。則俱飛行則到飛行 到八方上下無央數諸佛所。隨心所欲至到 座邊。坐侍政論。無量清淨佛。常與是兩 無量淸淨佛國。諸菩薩阿羅漢。 佛說無量清淨平等覺經卷第一 若有一急恐怖遭縣官事者。但自歸命是虛 丈。佛言。其世間人民。善男子善女人。 千億萬里。 山佛國常大明。其諸菩薩項中光明。各照 上下無央數諸佛所。是兩菩薩便飛行。則 無量清淨佛。若欲使令是兩菩薩。到八方 菩薩共對坐。議八方上下去來現在之事。 樓亘菩薩。無所不得解脫者也 有最尊兩菩薩。常在無量清淨佛左右 皆悉自有光明所照大小。 諸阿羅漢項中光明。 各照七 勇猛無比。 其一菩薩名廅樓 其項中光 其諸菩薩

8第二=上®⑦ 7 (佛說) - 宛 6不分卷動 5[]]-⊜ 4項中=頂中园團\* 3 期 + (益) 慰 冠、(鉢) ⑲ 2駅=駛卿 1項□頂⊜

(273 b 21-27)

(290 a 12—29)

行。 二名大勢至。是二菩薩。於此國土修菩薩 彼二菩薩其號云何。佛言。 神光明。普照三千大千世界。阿難白佛。 薩光明照百由旬。有二菩薩最尊第一。威 阿難。彼佛國中。諸聲聞衆身光一尋。 命終轉化生彼佛國。 一名觀世音。 菩

1是=此⊜

2此∥是⊜

(324 b 290— c 5)

阿難白言。 復次阿難。 彼佛刹中。 何。佛告阿難。二菩薩者。一名觀自在。 後當生彼國。 二名大精進。 身相端嚴圓光熾盛。 有二菩薩。身光遠照三千大千世界。 此二菩薩有大身光。 現居此界作大利樂。命終之 周迴照耀百千由 一切菩薩及諸聲 其名云

1週=過会

(98 և 22—28)

光明常照三千大千世界。阿難白佛言。世 能照一尋。菩薩光照極百千尋。除二菩薩 往生彼國 復次阿難。彼佛刹中諸聲聞衆。 至。阿難。 彼二菩薩名爲何等。佛告阿難。汝今 彼二菩薩。 此二菩薩從娑婆世界捨壽量已 一名觀自在。二名大勢 皆有身光

(311 a 10—13)

種好。 致菩薩者。皆當有三十二相紫磨金色八十 其人然後。皆當得阿惟越致菩薩。阿惟越

種好。

(292 c 29-293 a 3)

佛言。其欲求作菩薩道生無量清淨佛國 致菩薩者。皆當有三十二相紫磨金色八十 者。其然後皆當得阿惟越致菩薩。阿惟越

二相。智慧成滿深入諸法。究暢要妙神通 利根者得阿僧祗無生法忍。無礙。諸根明利。其鈍根者成就二忍。其 阿難。其有衆生生彼國者。皆悉具足三十 (273 b 27-c1)

1阿僧祇 = 不可計曰、流布本亦同

(98 b 28— c 4)

者無量無邊。或有證得無生法忍。 阿難。彼極樂界所生菩薩。皆具三十二 德鈍根之流。彼菩薩中有得初忍或第二忍 法無不了知。禪定神通善能遊戲。皆非薄 相。廥體柔軟諸根聰利智慧善巧。於差別

| (311  |
|-------|
| 57    |
| 1317) |

之。不失其所欲願也。 求道。早晚之事同等爾。求道不休會當得作佛。終不復更泥犁禽獸薜荔。隨其精進皆當作佛。隨所願在所求欲。於他方佛國

(293 a 3—6)

道。早晚之事事同等耳。求道不休會當得佛。 終不 更泥犁禽獸薜荔。 隨其 精進求皆當作佛。隨心所願。在欲於何方佛國作

(273 c 1—3)

如我國也。 常識宿命。除生他方五濁惡世。示現同彼 又彼菩薩。乃至成佛不更惡趣。神通自在

之。不失其所欲願也。

1更=受

1型=黎第

(98 c 4—6)

之處能了宿命。唯除五濁刹中出現於世。阿難。彼國菩薩乃至菩提不墮惡趣。生生

(306 a 1—16)

卽輒皆至。當是之時。快樂不可言也。 薩阿羅漢。 即化去。諸菩薩便共持。供養諸佛及諸菩 耳。意欲得者。卽自然化生。意不用者。 皆前爲諸佛作禮。即便供養。意欲得萬種 俱共散飛。則到八方上下無央數諸佛所。 復計。皆當智慧勇猛。各自幡輩飛相追。 諸菩薩中。有意欲供養八方上下無央數諸 萬種物。 都八方上下。 物。交非世間之物。亦非天上之物也。是 種雜糟綵。 自然之物。在前卽自然。百種雜色華。百 諸菩薩皆大歡喜。數千億萬人無央數不可 八方上下無央數佛。佛卽然可之。卽使行 即皆俱前爲佛作禮。白佛辭行。供養 悉皆在前。 邊傍前後迴遶周匝。在意所欲 百種劫波育衣。七寶燈火。萬 其華香 萬種 自然之 衆自然合會化生

1幡≡翻⊕

(285 c 26—286 a 14)

跪叉手白佛辭行。欲供養八方上下諸無央 當爾之時。 後徊繞周匝。 共持供養諸佛及諸菩薩阿羅漢上。邊傍前 在前。意不用者。便則自化去。諸菩薩便 然共合會化生耳。意欲得者。則自然化生 物也。是萬種之物。都爲八方上下衆物。自 之物者。亦非世間之物也。亦復非天上之 然萬種伎樂。悉皆在前。其華香萬種自然 自然劫波育衣。自然七寶。自然燈火。 然百雜色華百種。 諸菩薩。意欲得萬種自然之物在前。則自 諸佛所。皆前爲佛作禮便則供養諸佛。其 輩相追俱共散飛則行卽到八方上下無央數 央數不可復計。皆智慧勇猛。各自翻飛等 養諸菩薩等。皆大歡喜。數千億萬人。無 諸菩薩中。有意欲供養八方上下無央數諸 即皆俱前。爲無量淸淨佛作禮。却長 無量淸淨佛則然可之。則使其行供 快樂不可言也 自在意所欲得。 自然雜繒幡綵百種物。 則觚皆至。 自

2徊=佪承、迴凾

(273 c 4—7)

供養之具。自然化生應念卽至。 隨心所念。華香伎樂繪蓋幢幡。無數無量往詣十方無量世界。恭敬供養諸佛世尊。 佛語阿難。彼國菩薩承佛威神。一食之頃

2 繪□衣⊜ 1語流布本作告

(98 c 6—9)

幢幡繒蓋及諸音樂。以佛神力皆現手中供百千諸佛。隨所希求種種花鬘塗香末香。阿難。彼國菩薩皆於晨朝。供養他方無量

復於虛空中。共持散諸佛及諸菩薩阿羅漢上。皆在虛空中下向。小萎墮地。亂風吹萎華悉自然去。諸菩薩意。各復欲得八十萬里華。即皆在前。復於虛空中。共持散諸佛及諸菩薩阿羅漢上。皆在虛空中下向。小萎墮地。亂風吹萎華悉自然去。諸菩薩意。各欲地。亂風吹萎華悉自然去。諸菩薩意。各欲以此。為風吹萎華悉自然去。諸菩薩阿羅漢上。小萎墮地。亂風吹萎華悉自然去。諸菩薩阿羅漢上。小養墮地。亂風吹萎華悉自然, 然在前。 菩薩意。 萎墮地。 皆在前。 阿羅漢上。 虚空中。 萎墮地。 薩意。 中下向。 中。 勝於前華數千百倍。 端圓周匝各適等。華轉倍前 阿羅漢上。 諸菩薩意。 共持版諸佛及諸菩薩阿羅漢上。 吹菱華悉自然去。諸菩薩意。各復欲得五千 羅漢上。皆在虛空中下向。 在前。復於虛空中。共持散諸佛及諸菩薩阿 佛及諸菩薩阿羅漢上。 里華。即自然在前。復於虛空中。 吹萎華去。諸菩薩意。各復欲得千二百八十 上。皆在虚空中下向。即自然在前。復以散著 自然去。諸菩薩意。各復欲得六百四十里華。 欲得三百二十里華。卽自然在前。 然亂風吹。萎華悉自然去。諸菩薩意。各復 前便於虛空中。 諸菩薩意。 復欲得八十里華。即自然在前。 諸菩薩意。各欲得四十里華。卽自然在前。 諸菩薩意。各復欲得四十萬里華。卽皆在前。 然去。諸菩薩意。 在虚空中下 各復欲得十 佛及諸菩薩阿羅漢上。 風吹萎華悉自然去。 一百二十里華。 **|然**風灰。 持散諸佛及諸菩薩阿羅漢上。華於虛空 華皆復於虚空中下 各復欲得二千五百六十里華。即自然 小萎墮地。鼠風吹萎華悉自然去。諸 亂風吹萎華自然去。 亂風吹萎華悉自然去。 復於虛空中。共持散諸佛及諸菩薩各復欲得萬二百四十里華。卽皆自 亂風自然吹。萎華悉自然去。 共持散諸佛及諸菩薩阿羅漢上。 復於虚空中。共持散諸佛及諸菩薩 共持散諸佛及諸菩薩阿羅漢上。 復於虛空中。共持散諸佛及諸菩薩 諸菩薩意。 卽皆在前。 小萎墮地。 各復欲得二萬四百八十里華。卽小菱墮地。亂風吹菱華悉自然去。 卽自然亂風吹。萎華悉自然去。 小萎墮地。亂風吹萎華悉自然去。 皆在虛空中下向。 各復欲得百六十里華。卽自然在 **(持散諸佛及諸菩薩阿羅漢上。皆萬里華。卽皆在前。諸菩薩復於** 4中下向。小萎墮地。亂風自然復以散諸佛及 諸菩薩 阿羅漢 · 一向。華甚香好。小萎墮地。 · 一向。華甚香好。小萎墮地。 共持散諸佛及菩薩阿羅漢上。 小萎墮地。 **語薩阿羅漢上。皆在虛空中** 卽自然在前。復於虛空中。 空中下向。小萎墮地。卽自共持散諸佛及諸菩薩阿羅漢 華都自然合爲一華。華正即皆在前。共持散諸佛及 各復欲得二十萬里華。卽季墮地。亂風吹萎華悉自 上。皆在虚空中下向。小"。復於虛空中。共持散諸"。諸菩薩意。各復欲得五四。,本養墮地。亂 即自然亂風吹。萎華悉 各欲得三百萬里華。 華皆復在虛空中下 皆在虚空中下向。 小萎墮地。亂風 華極自軟好。 香香不可言。 諸菩薩意。 諸菩薩意。 共持散諸佛 共持散諸 復於虛空 諸菩 卽 小 各 刨 各

諸菩薩意。 中下向。華 於虛空中。 在前。該 薩心意。 自墮地。 悉自然去。 空中。 欲得千二百八十里華。則自然千二百八十里華在前。諡小菱便自墮地。則自然亂風吹華悉自然去。諸菩薩意。持華散諸佛及諸菩薩阿羅漢上。華皆復在處空中下向。 里華。 吹上。 空中下 亂風吹。華則自然去。諸菩薩意。各復欲得百六十萬里華。阿羅漢上。華皆在盧空中下向。華適小菱便自墮地。則自然 欲得十萬里華。則自然十萬里華在前。萎便自墮地。則自然亂風吹。華悉自# 便自墮地。自然亂風吹。華悉自然去。諸菩薩散諸佛及諸菩薩阿羅漢上。華皆復在處空中下 吹。 則自然亂風吹。華悉自然去。諸菩薩意。各復欲得五千一百菩薩阿羅漢上。華皆復在虛空中下向。華適小萎便自墮地。 去。 颠 甚香不可言。 華轉倍前極自軟好。 華皆在虛空中下向。華適小萎便自墮地。則自然亂風吹。華 諸菩薩皆復於虛空中。 適小萎便自墮地。則自然亂風吹。華悉自然去。 共持華則散諸佛及諸菩薩阿羅漢上。華皆在虛空中下向。華 持華散諸佛及諸菩薩阿羅漢上。華皆在虛空中下向。 二十里華。則自然五千一百二十里華在前。 百六十里華在前。 虚空中下向。 皆復於虛空中。 則自然亂風吹。華悉自然去。諸菩薩意。各復欲得六百四十 菩薩阿羅漢上。 三百二十里華在前。 去。 華皆復在虛空中下向。華小萎便自墮地。則自然亂風吹萎華 萎華悉自然去。諸菩薩意。各復欲得八 皆於虛空中共持華。則散諸佛及諸菩薩阿羅漢上。華皆在虛 菩薩阿羅漢上。 向。華適小萎便自墮地。 中。 三百萬里華。 散諸佛及諸菩薩阿羅漢上。華皆在虛空中下向。 則自然百六十萬里華在前。諸菩薩皆復於虛空中。 各復欲得二十萬里華。則自然二十萬里華在前。 五萬里華。則自然五萬里華在前。諸菩薩皆復於虛空中。 則自然二萬四百八十里華在前。 上。華皆復在虚空中下向。華適小萎便自墮地。 八十里華在前。諸菩薩皆復於虛空中。共持華散諸佛及諸諸菩薩意。各復欲得二千五百六十里華。則自然二千五 共持華則散諸佛。及諸菩薩阿羅漢上。華皆在虛空中下 華則自然去。諸菩薩意。各復欲得二萬四百八十里華。 華悉自然去。諸菩薩意。各復欲得三百二十里華則自然 華皆復於虛空中下向。華適小萎便自墮地。 諸菩薩皆復於虛空中。 諸菩薩意。各復欲得百六十里華。則自然百六十里華在 華適小萎便自墮地。則自然亂風吹。 共持華則散諸佛及諸菩薩阿羅漢上。 則自然六百四十里華在前。 各復欲得四百萬里華。則自然四百萬里華在前。 諸菩薩皆復於虛空中。共持華散諸佛及諸菩薩阿羅漢。各復欲得萬二百四十里華。則自然萬二百四十里華 華適小萎便自墮地。 則自然亂風吹。 諸菩薩皆復於虛空中。共持華散諸菩薩阿羅漢上。 華甚香好。華適小萎便自墮地。 諸菩薩皆復於虛空中。 諸菩薩意。各復欲得八十萬里華 各復欲得四十萬里華。則自然四十萬里華在前。 共持華則散諸佛及諸菩薩阿羅漢上。 各欲得四十里華。則自然四十里華在前。諸菩薩 華適小菱便自墮地。則自然亂風吹。華悉自然 則自然三百萬里華在前。諸菩薩皆復於虛空 華皆復在虚空中下向。華適小萎便自墮地。 共持華散諸佛及諸菩薩阿羅漢上。華皆復在 華都自然合爲一華。 諸菩薩皆復於虛空共持華則散諸佛及諸 共持華則散諸佛及諸菩薩阿羅漢上。 皆在虚空中。 則自然亂風吹。華悉自然去。 華悉自然去。 華悉自然去。諸菩薩意。各復欲得 共持華則散諸佛及諸菩薩阿羅漢 華悉自然去。 則自然亂風吹。華悉自然去。 諸菩薩皆復於虛空中。 諸菩薩皆復於虛空中。 共持華則散諸佛及諸菩薩 華正團圓周匝各適等。 諸菩薩皆復於虛空中。 甜菩薩意。 共持華則散諸佛及諸 。華皆復在虛空中。諸菩薩皆復於虛 則自然亂風吹。 諸菩薩意。 華悉自然去。 諸菩薩意。 則自然八十萬 則自然亂風 華適小萎便 則自然闌風 華皆在虛空 諸菩薩皆復 諸菩薩意。 華適小菱 華適小 則自然 諸菩薩 華適 持華 各復 各復 共 諸 共

-287 a 9)

聞大衆。在虛空中化成華蓋。光色兒耀香珍妙殊特非世所有。轉以奉散諸佛菩蘭賢 覆三千大千世界。 隨其前後以次化沒。

1轉=輒母、流布本亦同

=昱蝶母、流布本亦同

至三千大千世界。 乃至千由旬。或等四洲或遍小千中千。難。或有花蓋滿二十由旬。如是三十四 不更以新花重散。 於空中變成花蓋。 皆現手中奉散諸佛。 若復樂求種種名花。 如是供具廣大甚多。 一十由旬。如是三十四十前所散花終不墮落。阿 蓋之小者滿十由旬。 阿難。其所散花。 花有無量百千光色。 無數無邊不可思議。 若 卽

## 諸菩薩皆大歡喜。俱於虛空中。大共作衆(306c18-307a3)

喜自然伎樂。樂諸佛及諸菩薩阿羅漢。當音自然伎樂。樂諸佛及諸菩薩阿羅漢。當 一四天上。至三十三天上。諸天人皆共持天上萬種自然之物來下。供養諸菩薩阿羅漢。天人皆復於物來下。供養諸菩薩阿羅漢。天人皆復於物來下。供養諸菩薩阿羅漢。天人皆復於治空中。 大共作衆音伎樂。諸天人前來者。轉去避後來者。後來者轉復供養如前。 更相開避。諸天人歡喜聽經。大共作音樂。當是時快樂無極。諸菩薩性養聽經統章。 傳告起爲佛作禮而去。即復飛到八方上下。無央數諸佛所。供養聽經。皆為如前。 悉遍已後。 日未中時。 各飛還其如前。 悉遍已後。 日未中時。 各飛過其

1重=利卿

(287 a 9—24)

佛所。則復供養聽經。皆各如前時悉遍。 之時。 面聽經。聽經竟皆大歡喜 其國。悉前爲無量淸淨佛作禮。皆却坐一 以後日未中時。諸菩薩則皆飛而去。則還 作禮而去。則復飛到八方上下。無央數諸 極。諸菩薩供養聽經訖竟。便皆起爲諸佛 喜聽經。皆大共作音樂。當是之時。快樂無 來者轉復供養如前。更相開避。諸天人歡 伎樂。諸天人前來者。轉去避後來者。後 阿羅漢天人。皆復於虚空中。大共作衆音 從第一四天王上。至三十六天上。諸菩薩 明智慧。其諸華香。小萎便自墮地。則自 經。聽經竟則悉皆諷誦通利。 音自然伎樂。樂佛及諸菩薩阿羅漢。當是 諸菩薩皆大歡喜。俱於虛空中。大共作衆 然亂風吹華。悉皆自然去。則諸佛國中。 快樂不可言。 諸菩薩皆悉却坐聽 重知經道益

2前爲=爲前⊖

3卷上終哪

c 16—21)

1供+(養)⊜

(273 a 11—14)

供養佛已未食之前。忽然輕擧還其本國。以微妙音歌歎佛德。聽受經法歡喜無量。其諸菩薩僉然欣悅。於虛空中共奏天樂。

阿羅漢說經時。都悉大會講堂上。

阿彌陀佛及諸菩薩阿羅漢。當是 爾陀佛作禮。供養佛及諸菩薩阿 樂轉倍好相勝。各持來下。爲阿 百種雜色華。百種雜香。百種雜 第二忉利天上。至三十二天上。 樹華。如是四反。即第一四天王。 華墮地皆厚四寸。小萎卽亂風吹。 亂風起。吹七寶樹。皆作五音聲。 歡喜踊躍心開解者。卽四方自然 羅漢。諸天人皆復大作伎樂。 **繒綵。百種劫波育疊衣。萬種伎** 諸天人皆持天上萬種自然之物。 麥華自然去。四方亂風。吹七寶 散阿彌陀佛。及諸菩薩阿羅漢上。 中下向。其華之香遍一國中。皆 七寶樹華。覆蓋其國。皆在虛空 廣說道智大經。皆悉聞知。莫不 佛所。爲佛作禮却坐聽經。其佛 數。都不可復計。皆飛到阿彌陀 諸菩薩阿羅漢。及諸天人民無央 快樂不可言。 諸天更相開避

1===

3[劫]-⊜ 2自+(然)⊜

1[華]--

4疊=氎⊜

5言+(也)色

後來者。轉復供養如前。

(287 b 18-c 18)

開避。 來者。 風吹。 阿羅漢。諸天人皆復大作伎樂。樂無量清淨佛。 爲無量淸淨佛作禮。則供養無量淸淨佛。及諸菩薩 種劫波育疊衣。萬種伎樂。轉倍好相勝。各持來下。 然之物。百種雜色華。百種雜香。百種雜繪綵。 諸菩薩阿羅漢。當是之時。快樂不可言。諸天人前 諸天人。上至三十六天上諸天人。皆持天上萬種自 天上諸天人。第七梵天上諸天人。上至第十六天上 則自然亂風吹。 華甚香極自軟好。香遍國中。華皆自散無量清淨佛 聲。亂風吹七寶華華覆蓋其國。皆在處空中下向。 諸天人。第四天上諸天人。第五天上諸天人。第六 薩阿羅漢上。華墮地復厚四寸。華小萎。則自然亂 寶樹華。華復如前。皆自然散無量淸淨佛。及諸菩 起。吹七寶樹。七寶樹皆復自作五音聲。亂風吹七 及諸菩薩阿羅漢上。華墮地皆厚四寸。華適小萎。 方自然亂風起。吹國中七寶樹。七寶樹皆復作五音 諸比丘僧。諸菩薩阿羅漢。諸天人民。廣說道智大 無量清淨佛作禮。却坐聽經。無量淸淨佛。 佛告阿難。阿彌陀佛。爲諸菩薩阿羅漢說法時。 一四天王諸天人。第二忉利天上諸天人。第三天上 經。皆悉聞知經道。莫不歡喜踊躍心開解者。卽四 悉大會講堂上。其國諸菩薩阿羅漢。及諸天人民無 轉去避後來者。後來者轉復供養如前。更相 **萎華悉自然去。亂風吹華。如是四反。則第** 都不可復計。皆飛到無量清淨佛所。 **麥華自然去。則四方俱復自然亂風** 便則為 悉前爲 及 都

自然風起。普吹寶樹出五音聲。雨無量妙演暢妙法。莫不歡喜心解得道。卽時四方 #語阿難。無量壽佛。爲諸聲聞菩薩大衆 不可勝言。 前後來往更相開避。當斯之時。熙然快樂 及諸菩薩聲聞大衆。 天皆齎天上百千華香萬種伎樂。供養其佛 華隨風周遍。自然供養如是不絕。一切諸 頒宣法時。 都悉集會七寶講堂。 普散華香奏諸音樂。 廣宜道教

1大衆=天人

7然=怡⊜、流布本亦同

(273 c 14-23)

6大里之⊜ 5周過=四散⊕ 4[雨]-⊜ 3 普吹 = 吹七⊜ 2 頒流布本作班

(273 c 23—274 a 3)

明慧遊志七覺修心佛法。 所行。具足成就無量功德。 柔軟調伏無忿恨心。離蓋淸淨無厭怠心。 等心勝心。深心定心。愛法樂法喜法之 情無所係。 所有萬物。 佛告阿難。生彼佛國諸菩薩等。 心。滅諸煩惱。離惡趣心。究竟一切菩薩 無競無訟。於諸衆生得大慈悲饒益之心。 常宣正法。 隨意自在無所適莫。 無我所心無染著心。 隨順智慧無違無失。 得深禪定諸通 無彼無我 去來進止 於其國土 所可講說

1告=語母、流布本亦同

献=潤⊜

(98 c 22—99 a 5)

(324 c 6-11)

七覺聖道。 也覺聖道。 從大戶難。彼佛刹中一切菩薩。 在佛所行 大乘涅盤。 從入法門得無生忍。 諸佛祕藏 大乘涅盤。 從入法門得無生忍。 諸佛祕藏 大乘涅盤。 從入法門得無生忍。 諸佛祕藏 大乘涅盤。 從入法門得無生忍。 。 於一一切菩薩。 容貌柔和

1盤=槃◎

1法心=心法員會

(274 a 4—14)

內眼清徹縣不分了。天眼通達無量無限。 內眼清徹縣不分了。天眼通達無量無限。 特話與足覺了法性以無礙智爲人演說。等觀三界空無所有。志求佛法具諸辯才。除知習滅音聲方便。不欣世語樂在正論。修知習滅音聲方便。不欣世語樂在正論。修為其微二餘俱盡聞甚深法心不疑懼。常能修行其大悲者。深遠微妙廳不覆載。究竟一乘至于彼岸。決斷疑網慧由心出。於佛教法該羅無外。

1智=集②®

(99 a 5—21)

無所得。 佛眼成就覺悟開示。 求一切法增長了知。 時。能集能見一切諸法皆無所得。以方便 所悅可而能如是。 如是思惟。 作是 思惟 切諸佛。摧伏有情一切煩惱。爲諸如來之 切有情。 於三界中平等勤修。 法眼淸淨能離諸著。 肉眼發生能有簡擇。 有疑惑。於佛教法不由他悟。 無退轉。於難解法悉能通達。得一乘道無 從本已來安住神通勤修深法。於甚深法而 出世經典誠信勤修。 非理趣中皆得善巧。於世語言心不愛樂。 智修行滅法。善知取捨理非理趣。於理趣 於所行處亦無取捨。解脫老病住諸功德。 能令獲得勝奢摩他。 善能說法言辭巧妙。 知法本無實不可得。 善巧尋求一切諸法。 旣自調伏亦能調伏一 生無礙慧爲他廣說。 慧眼通達到於彼岸。 天眼出現鑒諸佛土。 勤修供養一 於一切法證

(324 c 11--15)

遠離顚倒。 憶行五眼照眞達俗。辯才總持自在無礙。 無相無爲無因無果。無取無捨無縛無脫。 善解世間無邊方便。所言誠諦深入義味。 善解世間無邊方便。所言誠諦深入義味。

## (274 a 14—b 1)

智慧如大海。三昧如山王。慧光明淨超踰日月。智慧如大海。三昧如山王。慧光明淨超踰日月。智慧如大海。三昧如山王。慧光明淨超踰日月。智慧如大理。 於諸時法染故。猶如大雨。兩煩惱薪故。猶如大風。行諸世界無障閡故。猶如重雲。震大法雷覺未覺故。猶如大雨。兩世間無染汚故。猶如大氣。運載群萌出生死故。猶如重雲。震大法雷覺未覺故。猶如大雨。兩世國無染汚故。如金剛山。衆魔外道不能動甘露法潤衆生故。如金剛山。衆魔外道不能動甘露法潤衆生故。如金剛山。衆魔外道不能動甘露法潤衆生故。如金剛山。衆魔外道不能動甘露法潤衆生故。如金剛山。照諸功德等一灣故。如梵天王。於諸善法最上首故。如尼拘類故。如梵天王。於諸善法最上首故。如尼拘類故。如常子王無所畏故。曠若虚空。大慈悲等故。如命子王無所畏故。曠若虚空。大慈悲等故。如命子王無所畏故。曠若虚空。大慈悲等故。如命子王無所畏故。曠若虚空。大慈悲等

2鉢流布本作盋 1関=礙⊖、流布本亦同\*

(99 a 21— b 5)

其智宏深醫之巨海。菩提高廣喻若須彌。自身其智宏深醫之巨海。菩提高廣喻若須彌。自身其智太所以不爲善惡之所動搖。心靜常安猶如大地。於火不爲善惡之所動搖。心靜常安猶如大地。 清藏衆生猶如良乘。不染世法譬之蓮花。遠暢 清難如風。養諸有情猶如地。觀諸世界如虛空。 清載衆生猶如良乘。不染世法譬之蓮花。遠暢 法音猶如雷震。雨一切法方之大雨。光蔽賢聖 法音猶如雷震。雨一切法方之大雨。光蔽賢聖 法音猶如雪震。雨一切法方之大雨。光蔽賢聖 法音猶如雪震。雨一切法方之大雨。光蔽賢聖 法音猶如雪震。雨一切法方之大雨。光蔽賢聖 大梵天。無所聚積猶如飛鳥。摧伏他論如金翅 大梵天。無所聚積猶如飛鳥。摧伏他論如金翅 大梵天。無所聚積猶如飛鳥。 其智宏深醫之巨海。 菩提高廣喻若須彌。自身 其智宏深醫之巨海。 菩提高廣喻若須彌。自身 其智宏深醫之巨海。 菩提高廣喻若須彌。自身

(324 c 16—26)

觀。法界等故。 毒龍故。 如空中禽。 可測故。 如良馬行。 乘無失故。 如師子 故。如牛王聲。異衆牛故。如龍象威。難 靉靆。 降法雨故。 如風動樹。 發菩提芽 故。如梵王身。生梵衆故。如金翅鳥。食 須彌山。八風不動故。如金剛杵。破邪山 坐。離怖畏故。如尼拘樹。覆蔭大故。如 離一切染故。如雷震響。出法音故。如雲 如處空無邊。不障一切故。如蓮花出水。 堅固不動如須彌山。 忍辱如地一切平等。 廣大如海出功德寶。 清淨如水洗諸塵垢。 熾盛如火燒煩惱薪。 智慧明了如日月朗。 無住處故。 如慈氏

(274 b 1 - 15)

諸佛。常爲諸佛所共稱歎。究竟菩薩諸波羅蜜。修空無相無願三昧不生不滅諸三 力。如是等力一切具足。身色相好功德辯才。具足莊嚴無與等者。恭敬供養無量 聞之力。施戒忍辱。精進禪定。智慧之力。正念止觀諸通明力。如法調伏諸衆生 滅三垢障遊諸神通。 常爲師導等無憎愛。唯樂正道無餘欣臧。拔諸欲刺以安群生。功德殊勝莫不尊敬。 摧滅嫉心不望勝故。專樂求法心無厭足。常欲廣說志無疲倦。擊法鼓建法幢。曜 2 除癡闍。修六和敬。常行法施。志勇精進心不退弱。爲世燈明最勝福田。 遠離聲聞綠覺之地。 因力緣力。意力願力。方便之力。常力善力。定力慧力。多

4德≡慧□、流布本亦同3 愍≡戚□、流布本亦同 3 鄽=戚⊕、 2師導流布本作導師 1望=要患、忌免衂、流布本亦同

(99 b 5— c 3)

5止流布本作正

生不滅諸三摩地。 聞開示群物。 應供中最。 離貢高。以尊重心奉事諸佛。於諸佛所植衆善本。拔除憍慢離貪瞋癡。殊勝吉祥 大力。威福具足相好端嚴。智慧辯才善根圓滿。目淨脩廣人所愛樂。其身淸潔遠 聞力。捨力。戒力。忍力。精進力。定力。慧力。奢摩他力。昆鉢舍那力。神诵 垢遊戲神通。因力。緣力。願力。發起力。世俗力。出生力。善根力。三摩地力。 調伏自他。 慳貪。禀性溫和常懷慚恥。其心寂定智慧明察。作世間燈破衆生闇。堪受利養殊 力。念力。覺力。摧伏一切大魔軍力。幷他論法力。能破一切煩惱怨力。及殊瞬 勝福田。爲大導師周濟群物。遠離憎愛心淨無憂。勇進無怖爲大法將。了知地獄 表。由智慧光心無迷惑。遠衆過失亦無損害。以淳淨心離諸穢染。常行惠施永捨 其所說言令衆悅伏。以智慧力建大法幢。吹大法螺。擊大法鼓。常樂勤修建諸法 論法無厭求法不倦。 最勝丈夫其心正直。 住勝智境赫奕慧光。心生歡喜雄猛無畏。福智具足無有滯限。但說所 利益有情拔諸毒箭。爲世間解爲世間師。 隨所聞法皆能解了於菩提分法勇猛勤修。空無相願而常安住。及不 行遍道場遠二乘境。 常勤演說利益衆生。戒若琉璃內外明潔。善聞諸法而爲勝寶 無有懈怠能善修行。於諸見中善巧決定。柔和忍辱無嫉妬心。 引導群生捨諸愛著。永離三

3惠=巻學 2迷=疑卿

4利=供⊜、物®

1螺=金田

(324 c 26-325 a 4)

別出寶花。散虛空中化成寶蓋廣十由旬。 千俱眡那由他佛刹。供養諸佛。復於手中 出生花鬘璎珞塗香抹香一切供具。持往百 如是菩薩遍滿佛刹。吹法螺。堅法幢。 經須臾間還來本國。 或二十由旬。乃至百千由旬。遍諸佛刹。 身心寂靜。 然法燈。離過清淨無迷無失。手中 無愛無著。 無取無

1抹=末頭

(274 b 15—17)

但爲汝略言之耳。若廣說者。百千萬劫不阿難。彼諸菩薩。成就如是無量功德。我

1言流布本作說

(325 a 5—9)

佛告阿難。此諸菩薩。我土五濁之所無 已曾供養無量諸佛植衆德本。命終之後。 佛告阿難。吾今此土。所有菩薩摩訶薩。 有。經百千俱胝劫說不能盡

皆得生於極樂世界。

(99 c 3-7)

彼諸菩薩摩訶薩等。盡其壽量亦不能知 諸菩薩摩訶薩等眞實功德不可窮盡。阿難。 壽百千億那由他劫。以無礙辯欲具稱揚彼 衆眞實功德悉皆如是。阿難。假令我身住 阿難。我今略說彼極樂界所生菩薩摩訶薩

常念。欲往生阿彌陀佛國。十日十夜不斷 阿彌陀佛國。至要當齋戒一心清淨。晝夜 是。其法不虧失者。 佛經語。深當信作善後世得其福。奉持如 狐疑。當作孝順。當作至誠忠信。 餐。不得心中有所慳惜。不得瞋怒。不得 不得妄言。九者不得嫉妬。十者不得貪 愛他人婦女。四者不得調欺。五者不得飲 得殺生。二者不得盜竊。三者不得婬泆姦 汝曹。諸欲往生阿彌陀佛國者。雖不能大 佛告阿逸菩薩等。諸天帝王人民。我皆語 精進禪定持經戒者。大要當作善。一者不 我皆慈哀之。悉令生阿彌陀佛國。 六者不得兩舌。七者不得惡口。八者 不得隨心嗜欲。不得心中悔。不得 在心所願。可得往生 當信受

(293 a 6—20)

愍之。悉令生無量清淨佛國。無量清淨佛國。十日十夜不斷絕。 不虧失者。在心所願可得往生無量清淨佛 當作孝順。當作至誠忠信。當作受佛經語 得隨心嗜欲。不得心中中悔。不得狐疑。 得心有所慳惜。不得瞋怒。不得愚癡。不 佛告阿逸菩薩等諸天帝王人民。我皆語若 妄言。九者不得嫉妬。十者不得貪欲。不 生。二者不得盜竊。三者不得婬妷犯愛他 禪持經戒者。大要當作善。一者不得殺 六者不得兩舌。七者不得惡口。八者不得 人婦女。四者不得調欺。五者不得飮酒。 當信作善後世得其福。奉持如是其法 至要當齋戒一心清淨晝夜常念欲往生 諸欲生無量清淨佛國。雖不能大精進

1烘=泆觉卿、 欲愛

健猛。衆相觀照。禮義和順。皆自歡喜踊 等大會。 皆共於七寶浴池水中。 都共人 智慧勇猛。所居七寶舍宅。自在意所欲作 往生其國。 阿彌陀佛國。一日一夜不斷絕者。壽終皆 身心斷於愛欲。一心齋戒清淨。至意念生 去憂。勿念家事。 爾自思惟熟挍計。 身作善專精行道。十日十夜者。 道者。與妻子共居在恩好愛欲之中。 其後當復何益。但心中悷悢。 躍。智慧有勇猛。各不相屬逮。佛言。其 德有優劣厚薄。自然之道別知。才能智慧 戒所作善法。所從來生本末。其所好憙經 行善。人人各自說其前世宿命求道時。持 丘尼優婆塞優婆夷。往生阿彌陀佛國。衆 諸八方上下。無央數諸天人民。比丘僧比 能得去家棄欲。 苦多家事忽務。不暇大齋一心淸淨。 皆遍已。知經有明不明。智有深淺大小。 人。悉自於一大蓮華上坐。皆悉自陳道德 人殊不豫作德。爲善輕戱。不信使然。 可次如上第一輩。佛語阿逸菩薩言。 知經智慧。所施行功德。從上次下轉 獨於邊羸。 應答遲晚。 爲用可爾。至時都集說經道。自 在七寶浴池華蓮中化生。可得 有空閑時。自端心意。念 臨事乃悔。 莫與婦人同床。自端正 欲度脫身者。下當絕念 道智卓殊超絕。才能 慕及等爾 悔者已出。 殊使不能

2豫≡預⊜米 3 悷悢=戾俱患、恢廓②卿 1爾=念員

佛言。 妙高猛。 菩薩言。 當復何益。但心中悷憢慕及等耳。 下轉皆遍。以知經有明不明。有深淺大小。德有 愛欲。一心齋戒淸淨。至意念生無量淸淨佛國。 去憂。 使不能。爾自思惟熟計。欲度脫身者。下當絕念 閑時自端正心。意念諸善專精行道。十日十夜殊 與妻子共居。在恩好愛欲之中憂念。若多家事忽 觀照禮義和順。皆自歡喜踊躍。智慧有勇猛。各 優劣厚薄。自然之道別知。才能智慧猛健。衆相 世宿命求道時。持經戒所作善法。所從來生本末。 等大會。皆共於七寶浴池中。都共人人。悉自於 自在其意所欲作爲。可次如上第一輩。佛語阿逸 浴池蓮華中化生。可得智慧勇猛。所居七寶舍宅。 不信之然。徙倚懈怠。爲用可爾。至時都集說經 不相屬逮。 其所好喜經道。知經智慧。所施行功德。從上次 比丘尼。優婆塞優婆夷。其往生無量清淨佛國衆 一日一夜不斷絕者。欝終皆得往生其國。在七寶 一大蓮華上座。皆自陳道德善。人人各自說其前 不暇大齋戒一心清淨。雖不能得離家。有空 世間人欲以慕及賢明。居家修善爲道者。 自然迫促。應答遲晚。道智卓殊超絕。才 勿念家事。莫與女人同床。自端正身心斷 獨於邊羸。 諸八方上下。無央數諸天人民。比丘僧 佛言。其人殊不豫益作德。爲善輕虧。 臨事乃悔。悔者已出。

2断=数元卿

3心中懷愧=心中戾懷愚觉、心戾懷卿、 4 卷中終卿 心中戾亮®

(311 c 1-312 a 2)

守。 愛欲。 安定。 過度解脫。能升入泥洹。 中表。禮義都合。通洞無違。和順副稱。褒羅表裏。恢安無欲。作得善願。盡心求索。含哀慈愍。精進 殊好。 自在所欲。至到無窮無極。咸然爲道。恢廓及曠蕩。 隨經約令不敢違蹉跌。若於八方上下。 中麦相應。自然嚴整。撿飲端直。身心淸潔。無有 道。外若遲緩。內獨急疾。容容虛空。適得其中。 道。 佛言。阿彌陀佛國。諸菩薩阿羅漢衆等。 念道無他之念。無有憂思。自然無爲。虛無空立。 心終不復中徊。 飛行。翻輩出入。供養無極。歡心喜樂。共觀經行 快意之滋眞滋。眞了潔白。志願無上。清淨之 和好久習。 靜樂之無有極。善好無有比。巍巍之燿照。 無增缺減。求道和正。不誤傾邪。准望道法。 無所適貪。無有衆惡瑕穢。其志願皆各安定 **拘心制意。端身正行。遊戯洞達。俱相隨** 意終不復轉。終無有懈極時。雖求 才猛智慧。志若虚空。精進求願。 長與道德合明。自然相保 無有邊幅。 大聚會自

3個Ⅱ迴⊕ 4[違]-号 2樂+(樂) 1 翻川幡忠 8惡+(惡)⊜ 7通洞=洞通⊜ 6處無空立=虚空無立自 9(勤)+行母

> 5撿∥檢⊜ 6正=政璽

> > 11饒=講白國 10妹=殊⊜\* 9一旦=三克 8昇=升圏水 7誤=信□

4.駃=駛卿 3迴=佪寒水、 2幡=翻台 1卷下首廟

徊觉哪水

5鄭士(慕)団剱

10壽+(樂)台

爲著世事。譊譊共憂思無常。

不棄世事。行求道德。可得極長生。壽無有極。 極。易往無有人。其國土不逆違。自然之隨牽。 阿彌陀佛國。橫截於五惡道。自然閉塞。升道之無

何

何不各精進。努力自求索。可得超絕去。往生

念道之自然。著於無上下。洞達無邊幅。捐志處空

甚姝無有極。其國土甚若此。何不力爲善。

**樽單之自然。自然成七寶。橫攬成萬物。光精參明** 

燿照亘開達明徹。自然中自然相。然之有根本。自

然成五光。五光至九色。九色参徊轉。數百千更變。

俱出好。

中。 佛言。無量清淨佛國。 可得極長生。 佛國。橫截於五道。惡道自閉塞。昇道之無極。易往無有 變。最勝之自然。自然成七寶。横攬成萬物。光精參明俱 根本。自然成五光至九色。五光至九色參迴轉。數百千更 通洞無違。 令。 各精進。努力自求索。可得超絕去.。往生無量清淨阿彌陀 道之自然。著於無上下。洞達無邊幅。捐志虛空中。何不 出好。甚姝無有極。其國土甚姝好若此。何不力爲善。念 巍巍之燿照照。一旦開達明徹。自然中自然相。自然之有 白。志願高無上。淸淨定安。靜樂之無有極。善好無有比。 洹。長與道德合明。自然相保守。快意之滋滋眞。眞了潔 作德善願。 道無他之念。無有憂思。自然無爲。虛無空立。淡安無欲。 自在所欲。 潔。 終無有懈極時。雖求道外若遲緩。內獨駛急疾。容容虛空 猛智慧。志若虛空。精進求願。心終不復中迴意終不復轉。 人。其國土不逆違。自然之隨牽。何不棄世事行求道德。 供養無極。歡心喜樂。樂共觀經行道。和好文習。才 不敢違失蹉跌。若於繩墨。遊於八方上下。無有邊幅。 無增缺減。求道和正。不誤傾邪。准望道法。 無有愛欲有所適貪。無有衆惡瑕穢。其志願皆安定殊 適得其中。中表相應。自然嚴整。撿斂端直。身心淨 拘心制意端身正行。遊戲洞達。俱相隨飛行。幡輩出 至到無窮無極。咸然爲道。恢廓慕及曠蕩。念 和順副稱。 盡心求索。含哀慈愍。精進中表。 壽樂無有極。 苞羅表裏。過度解脫。敢昇入於泥 諸菩薩阿羅漢衆等。大道聚會自都 何爲用世事。 饒共憂無有常 禮義都合。 隨經約

國 壽樂無有極

2趣=道⊜\* 1養=樂 3獲=得⊕

(274 b 18—26)

佛告彌勒菩薩諸天人等。 安樂淸淨若此。 功德智慧不可稱說。又其國土。微妙 努力自求之。 何不棄世事。 易往而無人。 橫截五惡趣。 著於無上下。 何不力爲善。 必得超絕去。 其國不逆違。 惡趣自然閉。 勤行求道德。 洞達無邊際。 無量壽國聲聞菩 念道之自 可獲極長 自然之所 往生安養 昇道無窮 宜各勤精

五惡段(4) 世人薄俗。共諍不急之事。共於是處劇惡 (312 a 2-26)

道莫能知之。 終盡死。皆當獨遠去。 時坐之終身夭命。亦不肯作善爲道。 俱勞坐起不安。憂意相隨勤苦如此。 不離恚恨獨怒。亦結衆寒熱與痛同居。 畤 生。當復求索。思想無益不能時得。身心 是思有齊等。適小具有便復賜盡。 屬。亦憂欲有之。適有一復少一。有是少 亦憂欲有奴婢。 無衣被錢財什物 飲食之 憂欲有馬。 宅亦憂欲有宅。無牛亦憂欲有牛。無馬亦 小家貧者窮困苦乏。無田亦憂欲有田。無 家。所漂燒繫唐突沒溺。 憂念愁恐。橫爲非常。水火盜賊。怨主債 極苦之中。 有是憂懼。勤苦此。結衆寒熱與痛共居。 被錢財金銀寶物。復共憂之。重思累息。 馬。有六畜憂六畜。有奴婢憂奴婢。有衣 有田憂田。有宅憂宅。有牛憂牛。有馬憂 愁苦。累念思慮。爲心使走。無有安時。 當共憂錢財。 棄捐之去莫誰隨者。舜卑豪貴貧富。 結憤胸中稸氣恚怒。病在胸腹憂苦不 心堅意固適無縱捨。 無富無貧。無老無少。 無六畜亦憂欲有六畜。 勤身治生。用相給活。無尊無 有無同然。憂思適等。屛營 有所趣向。 或坐摧藏終身亡 憂毒松松無有解 無男無女。皆 如是苦 無奴婢 善惡之 壽命

2繁唐突=撃塘挟令 3意間=固意⊖ 1恐∥毒⊜ 5賜=偶の卿\* 4(如)+此句

2債=責働

1薄=蕩國

6霉怒=患努思、 5怔忪=征伀旁、 4繁唐=撃携員 3票=製學

患怒觉哪麼 征公(20)

10偶=賜忠愛 9齊=齊學 8去≡法 7堅=怪( (293 c 20-294 a 14)

俱勞坐起不安。憂念相隨勤苦若此。 時坐之終身夭命。亦不肯作善爲道。壽命 思有齊等。 適小具有便復儩盡。 命。 夷 莫能知者。 盡死。皆當獨遠去。有所趣向。善惡之道 不離恚恨獨怒。 生。當復求索。思想無益不能時得。 屬。亦憂欲有之。適有一少一。有是少是 憂欲有馬。無六畜亦憂欲有六畜。無奴婢 時。 亦憂欲有奴婢。 無衣被錢財什物 飯食之 亦憂欲有宅。 家貧者窮困乏無。無田亦憂欲有田。 念懷愁恐。橫爲非常。水火盜賊。怨家債 錢財金銀寶物。復共憂之。重思累息。憂 馬。有六畜憂六畜。有奴婢憂奴婢。衣被 田憂田。有宅憂宅。有牛憂牛。 苦。累念思慮。爲之走使。無有安時。有 共憂錢財。 世人薄俗。共爭不急之事。共於是處劇惡 無富無貧。 極苦之中。勤身治生用相給活。無尊無卑。 所漂燒繫唐突沒溺。憂毒怔忪無有解 棄捐之去莫誰隨者。尊貴豪富有此憂 心堅意固適無縱捨。或坐摧藏終亡身 結憤心中慉氣毒怒。病在胸腹憂苦心 勤苦若此。 結衆寒熱與痛共居。 有無同然。憂思適等。屛營愁 無老無少。 無牛亦憂欲有牛。 亦結衆寒熱與痛共居。 無男無女。 如是苦 無馬亦 有馬憂 無宅 皆當 小 或

(274 b 26— c 17)

齊等。 苦若此。 誰隨者。 無縱捨。 痛共俱。或時坐之終身夭命。不肯爲善行 不安。憂念相隨勤苦若此。 乏常無。 家債主。 之道莫能知者。 求索。不能時得思想無益。 欲有之。適有一復少一。有是少是。思有 宅。無牛馬六畜奴婢錢財衣食什物。亦憂 有解時。 道進德壽終身死當獨遠去。 重思界息憂念愁怖。橫爲非常水火盜賊怨 牛馬六畜奴婢錢財衣食什物。 心走使無有安時。 然。憂思適等。屛營愁苦。累念積慮。 無貧無富。 少長男女共憂錢財。 有無 同 苦之中。勤身營務以自給濟。 然世人薄俗。共諍不急之事。於此劇惡極 適欲具有便復颴散。 或坐摧碎身亡命終。棄捐之去莫 焚漂劫奪消散磨滅。憂毒忪忪無 無田亦憂欲有田。無宅亦憂欲有 結衆寒熱與痛共俱。 **尊貴豪富亦有斯患。** 結憤心中不離憂惱。 有田憂田。 有所趣向善惡 亦結衆寒熱與 身心俱勞坐起 如是憂苦當復 心堅意固適 復共憂之。 無髯無卑。 貧窮下劣困 有宅憂宅。 憂懼萬端勤

1俱=居台、流布本亦同

2天=天命卿

## 五惡段(5) 或時世人父子兄弟。夫婦家室中外親屬。

(312 a 26-b 12)

爲善。 嫉憎。 違戾。 肯求於道。 冥別離久長。道路不同會見無期。甚難得 見去在何所。善惡自然追逐行生。窈窈冥 處。宿豫嚴待。當獨升入遠到他處。莫能 身自當之無有代者。 中。獨往獨來獨死獨生。當行至苦樂之處。 當對相生。值更相報復。人在世間愛欲之 今之事更欲相害。雖不臨時應急相破。然 居天地之間。當相敬愛。 復相値。 之愁毒結憤精神。自然剋識不得相離。皆 當相給與。 力精進求度世。 後世轉劇致成大怨。所以者何。如 或儻心諍有所恚怒。 何不棄家事。 復欲須待欲何樂乎。 不當有貪惜。 善惡變化。 可得極長壽。 各曼强健時。 言色當和。莫相 不當相憎。 今世恨意微相 殃咎惡 有無 努力

1惡=異⊜

2曼=週朗

(294 a 15— b 1)

極長壽。 異處。 健時。努力力爲善。力精進來度世。可得甚難甚難復得相値。何不棄衆事。各勱强窈冥冥別離久長。 道路不同 會見 無期。 之中。 能見者去在何所。善惡自然追逐往生。窈 處。身自當之無有代者。善惡變化。 皆當對相生。值更相報復。人在世間愛欲 殺之愁毒結憤精神。自然剋識不得相離。 之事。更欲相患害。雖不臨時應急相破。 憎。後世轉劇至成大怨。所以者何。今世 當相給與。不當有貪。言色當和。莫相違 居天地之間。當相敬愛。不當相憎。 或時世人父子兄弟。夫婦家室中外親屬。 或儻心爭有所恚怒。今世恨意微相嫉 宿豫嚴待。當獨昇入遠到他處。莫 獨來獨去死生。 當行至趣 苦樂之 殊不肯求於道。復欲何須待欲何 殃咎 有無

樂乎。

2 勱=勵⊜® 1殺=然母

3[力]-⊜\*

4來≡求⊜

2復=今⑦卿 1相≒想⊜

3曼=遇哪 4 乎流布本作哉

(274 c 17-275 a 3)

勤修善。 得相值。 相<sup>1</sup> 破。 者何。 離久長。 福異處。 樂之地。 欲之中。獨生獨死獨去獨來。 得相離。皆當對生更相報復。 恨意微相憎嫉。後世轉劇至成大怨。 世間人民父子兄弟夫婦家室中外親屬當相 能見者。 常和莫相違戾。 敬愛無相僧嫉。 世間之事更相患害。雖不卽時應急 然含毒畜怒結憤精神。 身自當之無有代者。 道路不同會見無期。 精進願度世。可得極長生。 何不棄衆事。各曼强健時。努力 善惡自然追行所生。 宿豫嚴待當獨趣入。 有無相通無得貪惜。 或時心靜有所恚怒。 當行至趣苦 甚難甚難復 遠到他所莫 自然剋識不 窈窈冥冥別 善惡變化殃 人在世間愛 所以 今世

不求道。 安所須待欲何樂乎。

五惡段(6) (312 b 12— c 7)

쀐 德。 所趣向。 閉。不見大道。殊無有能。見人死生。有 坐 如是世人。不信作善得善。 子。或弟哭兄。或兄哭弟。或婦哭夫。或 死生之道。轉相續立。 不作善。 本不爲道。 身愚神闇。 各自競作爲之用。 復無語者。爲用作善惡福德。 轉相承受。父餘教令。先人祖父。素 都不信之。爾以謂不然。終無有是但 是故且自見之。 更相代聞。 不信死後世復生。 不信施與得其福 亦莫能知者。 適無有見 善惡之 或子哭父。 殊無有怪也。 不信爲道得 心塞意 。或父哭 殃咎禍 至於

1突=挟台

得道。

無可那何。

**矇瞑交錯覆蔽。不能思計。** 

專精行道便旋至竟。

壽終命盡不能 心自端正決斷 道德心不開明。

思想恩好情欲不離。

哭泣轉相思慕。憂念憤結恩愛繞續。

心意

外。父子兄弟夫婦。至於死生之義。更相 終不得止休。息痛之甚可傷。或時家室中

著痛對相顧戀。晝夜縛礙無有解時。

色。坐之不得道。當更勤苦。極在惡處生。 欲。不解於道德。迷惑於瞋怒。貪狼於財 信經語。各欲快意。心不計慮。愚癡於愛 不可常得。教語開導。信道者少。皆當死

夫哭婦。顚倒上下無常根本。皆當過去。

生。無有休止。如是曹人。朦冥抵突。不

2泣≒淚⊜

3 [繞] - 寒

4朦瞑=蒙蒙⊖

(294 b 1--22)

相續。 可奈何。 不解於道德。迷惑於瞋怒。 語。各欲快意。心不計慮。愚癡於愛欲。 無有休止。如是曹人。朦冥抵突。不信經 可常得。教語開導。信道者少。皆當生死 作爲之用。殊無有怪也。至於生死之道轉 莫能知者。適無有見善惡之道。復無有語 道。殊無有能。見人生死。有所趣向。亦 不爲道。 身愚神闇。 心塞意閉。 不見天 受。父餘教令。先人祖父。素不作善。本 精行道便旋至竟。 覆蔽。不得思計。 痛著對相顧思。晝夜無有解時。教示道德 哭淚轉相思慕。憂念憤結恩愛繞續。心意 外。父子兄弟夫婦。至於生死之義。更相 終不得止休。息痛之甚可傷。或時家室中 坐之不得道。 坐是故且自見之。更相看視。前後轉相承 都不信之。亦以謂之不然。 如是世人。 不信作善得善。 心不開明。恩愛情欲不離。閉塞蒙蒙交錯 爲用作善惡福德。殃咎禍罰。 不信死後世復生不信施與得其福德。 **顚倒上下。無常根本。皆當過去不** 當更勤苦極。 心自端正決斷世事。 年壽命盡不能得道。 言無有是。 在於惡處生。 貪猥於財色。 不信爲道得 各自競 但 專 無

2更≒於俄命 1猥∥狼⊜

3思』戀⊕®

(275 a 3—24)

相瞻視先後同然。轉相承受父餘教令。先 終盡不能得道。 自端政專精行道決斷世事。 窮已。哀哉甚可傷。或時室家父子兄弟夫 財色。坐之不得道。當更惡趣苦。生死無 以生死流轉無有休止。如此之人。 矇冥抵 當過去不可常保。 語者。吉凶禍福競各作之。無一怪也。生 意閉。死生之趣善惡之道。 之不然終無有是。 愛欲。不達於道德。迷沒於瞋怒。貪狼於 突不信經法。心無遠慮各欲快意。癡惑於 弟夫婦更相哭泣。 死常道轉相嗣立。或父哭子或子哭父。兄 人祖父素不爲善不識道德。 死更生惠施得福。 如是世人。不信作善得善爲道得道不信人 1年 中華閉塞愚惑所覆。不能深思熱計心。教語道德心不開明。思想恩好不離情 心意痛著迭相顧戀。 一死一生更相哀愍。恩愛思慕憂念結 無可奈何。 教語開導信之者少。是 但坐此故且自見之。 顛倒上下無常根本。皆 善惡之事都不信之。 **窮日卒歲無有解** 自不能見無有 身愚神醫心塞 便旋至竟年壽 更

1職=蒙⊖、 **朦流布本作瞭** 

2[於]-씢 3 悸矇閉塞=昏蒙闇塞⊜、惛流布本作昏 **曚流布本作矇** 

4 政 = 正⊜、流布本亦同

-129-

(312 c 7-27)

務。 轉愁毒。數千萬億歲。無有止期。痛不可 至。便頓奪之。下入惡道。累世勤苦。展 德非惡。 先隨與之。 恣聽所爲。 其壽未 卑上下。 豪貴貧富。 多。得道者少。世間忽忽。無可聊賴。尊 總猥憤讒皆貪愛欲。如是之法。不解道者 勤苦躬身懷殺毒。惡氣窈冥。莫不惆 爲妄作事。惡逆天地。不從人心。道 男女大小。 各自忽

言。甚可憐愍

汝解之。 經戒者。 汝。造世間之事人。用是故坐不得道。汝佛告阿逸菩薩等諸天帝王 人民。 我皆語 欲生阿彌陀佛國者。可得智慧勇猛。 奉行道德。皆是我小弟也。其欲有甫學佛 可樂者。 多少愛欲之榮。皆不可常得。由當別離無 善者。當堅持勿妄爲非。益作諸善。大小 人後。儻有疑意不解經者。復前問佛。爲 曹熟思惟之。惡者當縱捨遠離之去。 皆是我子孫。我世甚難得值。其有願 絕去財色。 勿得隨心所欲。虧負經戒。在於 曼佛世時。其有信受佛經語深。 皆是我弟子。其有欲出身去家捨 欲作沙門爲佛作比丘 爲衆 從其

1億+(億)⊜

3造=曹⊜ 2(怨)+殺母

4時=奪員

(294 b 22— c 13)

甚可憐愍。 毒。數千萬億歲。無有出期。痛不可言。 頓奪之。 下入惡道。 累世勤苦。 展轉愁 惡。先隨與之。恣聽所爲。其壽未至。便 躬身各懷殺毒。惡氣窈冥。莫不惆悵。爲 妄作事。 總猥憒譊皆貧愛欲。如是之法。不解道者 上下豪貴貧富。男女大小各自忽務。 得道者少。世間忽忽無可聊賴。 惡逆天地。 不從仁心。 道德非 奪卑 勤苦

其有願欲生無量淸淨佛國者。可得智慧勇 作比丘者。皆是我子孫。我世甚難得值。 家捨妻子。絕去財色。欲來作沙門。爲佛 奉行道德。皆是我小弟也。其有甫欲學佛 可樂者。 勒佛世時。 其有信愛佛經諸深。 多少愛欲之榮。皆不可當得。猶當別離無 者。當堅持之勿妄爲非。益作諸善。大小 熟思惟之。 惡者當縱捨遠離之。 從 其善 曹。世間之事人用。是故坐不得道。若曹 佛告阿逸菩薩等諸天帝王人民。我皆語若 經戒者。皆是我弟子也。其有欲出身。去 爲衆所尊敬。勿得隨心所欲。 佛當爲若解之。 在人後儻有疑意不解經者。 虧負經 復前問

(275 a 24—b9)

與之。 貴賤。 與事。遠逆天地不從人心。自然非惡先隨 享。世間忽忽。無可聊賴。尋卑上下貧富總猥憤擾皆貪愛欲。 惑道者衆。 悟之者 億劫無有出期。痛不可言甚可哀愍。 奪之下入惡道。累世懟苦展轉其中。數千 恣聽所爲待其罪極。 其壽未盡便頓 勤苦忽務各懷殺毒。 惡氣窈冥爲妄

保。皆當別離無可樂者。曼佛在世當勤精惡。擇其善者勤而行之。愛欲榮華不可常 後也。儻有疑意不解經者。 功德殊勝。勿得隨心所欲。虧負經戒在人進。其有至願生安樂國者。可得智慧明達 佛告彌勒菩薩諸天人等。我今語汝世間之 人用是故坐不得道。當熟思計遠離衆 可具問佛當爲

說之。 Ⅰ寡=少⊖

2聊流布本作憀

4慰=勤邑、流布本亦同 3(終)+盡⊜

7虧=戲用品 6至流布本作至心二字 5曼=遇動

3愛=受免卿 5小弟=弟子⊜ 4諸=語卿

2 勒 = 勒帝、曼帝卿

1 窈=冥白

-130 -

若得更生。我曹聽佛經語。莫不慈心歡喜

甚深善。 上下。 我曹得度脫者。皆是佛前世求道時。 之類皆蒙恩。無不解脫憂苦者。佛語敎戒 **踊躍開解者。及諸天帝王人民。蜎飛蠕動** 佛甚難得聞。我曹比慈心於佛所。令 去來現在之事。無上無下。無邊無 無極無底。佛智慧所見知。八方 勤苦

學問。

精明所致。

恩德普覆。 所施行福

德。相祿巍巍。 光明徹照。 洞虛無極。 貫

曹甚喜。莫不得點慧開明者。 今我曹得與佛相見。得聞阿彌陀佛聲。 無能及佛者。佛爲八方上下。諸天帝王人 上下。無窮無極。佛爲師法尊絕群聖。都 入泥洹。 教授攬典。制威消化。改動八方 隨其心所欲願。 大小皆令得道。

1皆+(悉)台

5改=愍命卿 4聞=値⊜ 2戒‼誠⊜

3(基)+善母

(294 c 13-295 a 2)

(275 b 9 - 21)

見知。 經快善。 蜎飛蠕動之類皆蒙佛恩。無不得解脫憂苦\*暮踊躍開解者。我曹及諸天帝王人民。 皆令得道。 諸天帝王人民作師。 **尊絕群聖。都無能及佛者。佛爲八方上下** 化。愍動八方上下。無窮無極。佛爲師法 洞虛無極。開入泥洹。教授經典。制威消 覆。所施行福德。相祿巍巍。光明徹照。 世求道時。慊苦學問。精進所致。恩德普 慈心於佛所。今我曹得度脫者。皆是佛前 幅。佛甚難得值。經道甚難得聞。 脫。若得更生。我曹聽佛經語。莫不慈心 曹開視天道教語生路。 耳目 聰明長 得度 人質爾。 阿逸菩薩長跪叉手言。佛威神尊重。 清淨佛聲。 佛諸教戒甚深。無極無底。 八方上下去來現在之事無上無邊 如佛所語無有異。今佛慈哀。我 我曹聽佛經語。皆心貫思之。 今我曹得與佛相見。得聞無量 我曹甚喜。 隨其心所欲願。大小 莫不得點慧開明 佛智慧所 我曹皆 所說 世

> 佛爲法王尊 教授典攬威

隨心所願皆

制消化。 暢。 善。 類。 脫。 言。 歡喜心得開明。 令得道。今得值佛。 超衆聖。 光明徹照達空無極開入泥洹。 善。 彌勒菩薩長跪白言。佛威神尊重。所說快 求道之時謙苦所致。恩德普覆福祿巍巍。 今我衆等。所以蒙得度脫。皆佛前世 皆蒙慈恩解脫憂苦。佛語教誠甚深甚 聞佛所說莫不歡喜。諸天人民蠕動之 今佛慈愍顯示大道。 聽佛經者貫心思之。世人實爾如佛所 智慧明見八方上下去來今事莫不究 普爲一切天人之師。 感動十方無窮無極。 復聞無量壽聲。靡不 耳目開明長得度

1者 ■語号、流布本亦同

2誠=戒⊜ 3無量壽流布本作無量壽佛

4 懒 = 勤労卿 3今=念号 2(深)+難變 1視天=示大の動

5愍=改粵

佛告阿逸菩薩。若言是實當爾。若有慈心 於佛所者大喜。實當念佛。天下久久。久 (313 a 16-b2)

陀佛聲甚快善。 絕。乃今日與佛相見共會值。是乃聞阿彌 夷。若曹宿命。從無數劫已來。展轉是五 欲過度諸天人民及蜎飛蠕動之類。已來甚 數劫以來。不可復計劫。若曹作菩薩道。 衆道表裏。 攬持維綱。 照然分明開視五 欲。絕衆惡根本。遊步無拘。典總智慧。 教授洞達。截斷狐疑。端心正行。拔諸愛 復有佛耳。 憂思愁毒。 痛苦不可言。 至今世 死 生不 道中。死生呼嗟。更相哭淚。轉相貪慕。 帝王人民。 若比丘比丘 尼。 優婆塞優婆 之道者亦無央數。若曹及八方上下。諸天 久遠。人從若得道度者無央數。至得泥洹 (1)。決正生死泥洹之道。佛言。若曹從無道。決正生死泥洹之道。佛言。若曹從無 今我於苦世作佛。所出經道。

1道=諸雨

3以=已②例 2視=示⊜ 4已=以患\*

思愁毒。痛苦不可言至今世死生不絕。乃中。死生呼嗟。更相哭淚。轉相貪慕。憂夷。若曹宿命從無數劫以來。展轉是五道 欲過度諸天人民。及蜎飛蠕動之類。以來數劫以來。不可復計劫。若曹作菩薩道。 衆道表裏。 攪持維綱。 昭然分明開示五欲。絕衆惡根本。遊步無拘。 典總智慧。 授洞達。 佛告阿逸菩薩。若言是實當爾。若有慈心 聲甚快。 天帝王人民。 若比丘比丘尼優婆 塞優婆 洹之道者亦無央數。若曹及八方上下。諸 甚久遠。人從若得道度者無央數。至得泥 道。決正生死泥洹之道。佛言。若曹從無 復有佛耳。 於佛所者。大喜實當念佛。天下久久。乃 至今日與佛相見共會值是乃聞無量淸淨佛 善哉。 截斷狐疑。 端心正行。 拔諸愛 今我於苦世作佛所出經道。

(295 a 2—18)

言。 之道。 拘閡。典攬智慧衆道之要。執持綱維昭然 找愛欲之本。杜衆惡之源。遊步三界無所 世作佛。演說經法宣布道教。斷諸疑網。 實爲大善。天下久久乃復有佛。今我於此 佛告彌勒。汝言是也。若有慈敬於佛者。 分明。開示五趣度未度者。決正生死泥洹 洹不可稱數。 行。欲度衆生其已久遠。從汝得道至于泥 (275 b 22 - c 4)又復得聞無量壽佛。 乃至今世生死不絕。與佛相值聽受經 永劫已來展轉五道。憂畏勤苦不可具 彌勒當知。 汝從無數劫來修菩薩 汝及十方諸天人民一切四 快哉甚善。

1 彌勒流布本作彌勒菩薩

2拘閡≡罣礙⊜、拘閡流布本作拘礙

3拔=伏變米

2喜=善⊜® 1(實)-)學

4昭然=照®

5開示五道=開視道學學、 開示道句

6以=已②卿\*

8死生=生死⊖墾米 7[曹]-⊖變

9 [値是] - □®

-132-

(313 b 2-25)

**臾間耳。今世爲善。後世生阿彌陀佛國。** 快樂甚無極。 長與道徳合明。 然善 相保 痛甚苦甚極。 我助汝曹喜。 是常端中外。潔淨身體。洗除心垢。自相 轉相扶接。拔諸愛欲。精明至心。 佛故悉語若曹。若曹亦可自決斷臭處 若曹亦可端心正身。益作諸善。 表裏相應。 言行忠信。 人能自度 結其善道根本。雖精苦一世。須 甚惡臭處不淨。潔了無有可 至年長大亦苦亦極。 亦可自厭死生痛痒。 生時甚 死時亦 於 求

根本。斷諸愛欲恩好。長生阿彌陀佛國。 守。長去離惡道痛痒之憂惱。拔勤苦諸惡

受佛嚴明重教。 行之不敢疑怠

5洗=洒⊜\*

7萬+(劫)⊜

8止二上員

6無復■復無⊖

4極+(飢時亦痛亦苦亦極病時亦 痛 亦 苦 亦

3大+(亦痛)⊜

1我=哉員

思愁毒。 自然七寶城中。 者。無得坐其過失。在阿爾陀佛國界邊。 復有勤苦。亦無淫泆瞋怒愚癡。亦無有憂 可得之。 次於泥洹之道。 皆各自 精 明求 之。欲食不食。恣若其意。 央數劫。不可復計數劫。恣汝隨意皆可得 劫。百劫千劫萬億劫。自恣意欲住止壽無 亦無有諸痛痒。亦無復有諸惡臭處。亦無 心所欲願。勿得狐疑心中悔。欲往生 生於阿彌陀佛國。 讁五 百歲。 皆當精進一心求索。請奉 阿逸菩薩言。 都悉自然。皆 欲壽 一劫十

2 痒 = 癢⊜\*

14 13 道+(德)員會 12間=闡圖 11相扶接=自相接扶⊜團 9中+(表丙)⊖뼬 15惡道=諸惡⊖璺 10洗=酒⊜愛

(295 a 18— b 14)

中 生者。無得坐其過失。在無量清淨佛國界邊。自然七寶城 欲住止壽無央數劫。不可復計數劫。恣汝隨意皆可得之。清淨佛國。欲壽一劫十劫。百劫千劫萬億劫。自恣若意。 道痛痒&之憂惱。拔勤苦諸惡根本。斷諸愛欲恩好。長生無國。快樂甚無極。長與道合明。然善極相保守。長去離惡國。快樂甚無極。長與道合明。然善極相保守。長去離惡 雖精進苦一世。須臾間耳。今世爲善。後世生無量清淨佛 心求索。請奉行之不敢疑怠。 道。皆各自精明求索。心所欲願。勿得狐疑心中悔。欲往 欲食不食。恣若其意。都悉自然。皆可得之。次於泥洹之 量清淨佛國。亦無有諸痛痒。 扶接。拔諸愛欲。精明至心。求願不轉。結其善道根本。 垢。自相約撿。表裹相應。言行忠信。人能自度脫。轉相 端心正身益作諸善。 於是 常端 中外。潔淨身體。洗除心有可者。佛故悉語。若曹亦可自決斷臭處惡露。若曹亦可 長大亦苦亦極。死時亦痛亦苦亦極。甚惡臭處不淨潔了無 助汝曹喜。亦可自厭死生痛痒。生時甚痛甚苦甚極。 有勤苦。亦無淫泆瞋怒愚癡。 適五百歲。阿逸菩薩言。 28 亦無有憂思愁毒。生於無量 受佛嚴明重敎。 亦無復有諸惡臭處。 皆當精進 亦無復

佛說無量清淨平等覺經卷第三

2痒≡賽⊜\* 1汝=若⊖鹽\* 17拔=狀變 16憂惱∥臭處⊜寥

4亦+(痛亦苦亦極飢時亦痛 3[基]Ⅰ⊜ 亦苦亦極病時亦痛)⊖變

20至佚=復有姪炔串、復有泆19[有]-白® 18[佛]- (1) 18 妷冠、復有蛭泆卿<sup>劉</sup>

22劫+(萬劫億劫)⊕雪 21(復)+有母母

23止=上帝卿

7曹→(若曹)⊜® 8常≡當⊜

6 淨潔=潔淨◎ 5 [基] | ●9

25蓮=適果哪麼 24[計] | 一〇〇

27(一心)-●9 26[當]-●9

28疑怠=狐疑目、 疑望

(275 c 4—16)

諸善。 佛國快樂無極。長與道德合明。養善本。雖一世勤苦須臾之間。後 所願。 自然。 根本。無復貪恚愚癡苦惱之患。 相應。 露不淨無可樂者。 受佛重誨。 百劫千億萬劫。 吾助爾喜。汝今亦可自厭生死老病痛苦惡 七寶宮殿。五百歲中受諸厄也。彌勒白佛。 雖一世勤苦須臾之間。後生無量壽 人能自度轉相採濟。 修己潔體洗除心垢。言行忠信表裏 無得疑惑中悔自爲過咎。 次於泥洹之道。汝等宜各精進求心 專精修學。 自在隨意皆可得之。無爲 宜自決斷端身正行益作 如教奉行不敢有 精明求願積累 欲壽一劫 永拔生死 生彼邊地

1體=淨定師

2 (佛) - ●

3億萬流布本作萬億 4佛=言⊜、流布本作佛言

佛告阿逸菩薩等。若曹於是世。能自制心 正意。身不作惡者。是爲大德善。都有一 (313 b 26-c7)

等爲消化五惡。令得五善者。何等爲持五 其福德度世長壽泥洹之道。佛言。何等爲 間作佛。爲於五惡五痛五燒之中作佛。爲 自然作善。不大爲惡易敎化。今我於是世 輩。爲八方上下。最無有比。所以者何。 令去五燒之中。降化其心。令持五善。得 最劇教語人民。令縱捨五惡。令去五痛。 八方上下。無央數佛國中。諸天人民。皆 得其福德長壽。度世泥洹之道。 何等爲五痛。 何等爲五燒中者。何

(295 b 15— c 1)

佛說無量清淨平等覺經卷第四

(275 c 17—26)

道。佛言。何等爲五惡。何等爲五痛。何 Ù 佛告阿逸菩薩等。若曹於是世。能自制心 等爲五燒中者。 令絕五惡。令去五痛。 令去五燒。 降化其 惡五痛五燒之中作佛爲最劇。教語人民。 正意。身不作惡者。是爲大德善。都爲八 央數佛國中。諸天人民。皆自然作善。不 方上下最無有比。所以者何。 八方上下無 大爲惡易敎化。今我於是世間爲佛。於五 令持五善得其福德度世長 壽泥 洹之 何等爲持五善得其福德長壽度世泥洹 後漢月氏國三藏支婁迦讖譯 何等爲消化五惡令持五善

度世長壽泥洹之道 群生令捨五惡。令去五痛。令離五燒。降 處於五惡五痛五燒之中。爲最劇苦。敎化 道。佛言。何等爲五惡。何等五痛。何等 化其意令持五善獲其福德度世長壽泥洹之 大爲惡。易可開化。今我於此世間作佛。 以者何。 衆惡。甚爲至德。十方世界最無倫匹。所 佛告彌勒。汝等能於此世。端心正意不作 五饒。何等消化五惡。 諸佛國土天人之類。自然作善不 **令持五善獲其**福德

1〔爲〕-⊜、流布本亦同

3不=下璺 2佛國=國界卿 1不分卷号團

4絕=斷⊕、經學

-134-

佛言。 (313 c 8-314 a 1)

其一惡者。天人民下至禽獸。

獸薜荔。 其中。 世上天泥洹之道。是爲一大善 還復。 寄胎。 之屬。 衆惡者。 愁毒呼嗟。 轉其中。 蠕動之屬欲爲衆惡。 是爲一大惡。爲一痛。爲一燒。勤苦如是。 不可言。 道。壽命命短長魂神精識。自然入趣受形 生。比若王法劇苦極刑。故有自然泥犁禽 有是目前現在。 過醯重罰致劇。 官事王法牢獄。 皆其前世宿命。 故有聲盲癗症愚癡憋惡。下有尫狂不及逮 之不貰轉相承續。故有貧窮下賤乞囚孤獨。 受其殃罰道之自然。當往趣向神明記識。犯 殺傷更相食噉。不知作善。惡逆不道。 故有舜卑豪貴高才明達智慧勇猛。 當獨値向相從共生。轉相報償當相 殃惡禍罰。 一心制意端身正行。獨作諸善不爲 身獨度脫得其福德。可得長壽度 但取自然之道。皆當善惡歸之。 蜎飛蠕動之類。轉貿身形改惡易 天地之間自然有是。雖不臨時卒 世世界劫無有出期。 比若劇火起燒人身。人能自於 壽終有處入其窈冥受身更 求望解脫難得度出。 爲善慈孝布施恩德。 不肯畏慎作惡入法。 衆事未盡。 强者服弱轉相剋賊。 終不得離展 難得解脫痛 故有 今世 受其

6形寄胎=於形壽⊖ 5型=黎银米 4有處=有劇像、尤劇觉的 3 憋=蔽患、弊觉働 2費=質卿 1(諸)+天皇

(295 c 1—25)

度世上天泥洹之道。 爲衆惡者。身獨度脫得其福德。 其中。一心制意端身正行。獨作諸善。不 至。應時恒取自然之道。皆當善惡歸之。 不可言天地之間自然有是。雖不臨時卒暴 殃惡讁罰。衆事未盡。終不得離。展轉其 獨値向。相從共生。轉相報償。當相還復。 長。魂神命精。自然入趣。受形寄胎。當 蠕動之類屬。貿身形。改惡易道。壽命短 劇苦極刑。故有自然泥犁禽獸薜荔。蜎飛 終尤劇。入其窈冥。受身更生。譬若王法 望解脫難得度出。今世有是目前現在。壽 慈孝。布恩施德。 窮下賤乞丐孤獨人。有聲盲瘖症愚癡弊惡。 神明記識。犯之不貰。轉相承續。故有貪 逆不道。受其殃罰。道之自然。當往趣向。 蠕動之類。欲爲衆惡。强者伏弱。轉相剋 佛言。其一惡者。諸天人民下至禽獸。蜎飛 愁毒呼嗟。比如劇火起燒人身。人能自於 是爲一大惡。爲一痛。爲一燒。勤苦如是。 高才明達智慧勇猛。皆其前世宿命。爲善 **肯畏愼作惡入法。受其過讁重罰致劇。求** 世世累劫。無有出期。 自相殺傷。更相食噉。不知爲善。惡 故有官事王法牢獄。 是爲一大善 難得解脫。痛 可得長壽 不

4 3 刑 = 形 ∰ 5型Ⅱ黎宋 2實=貧⊜ 1蜎!蠼螋

6類屬=屬⊕、類圖

8恒=但●學 7(轉)+貿⊜變

(275 c 27-276 a 18)

王法痛苦極刑。後世尤深尤劇。 身獨度脫獲其福德度世上天泥洹之道。是 苦如是。譬如大火焚燒人身。人能於中一 地之間自然有是。 轉其中無有出期。 相報復無有止已。殃惡未盡不得相離。 瑰神精識自然趣之。當獨値向相從共生更 轉貿其身。改形易道。所受壽命或長或短。 牢獄不肯畏愼。 自然趣向。 迭相吞噬。 莫不皆然。 其一惡者。諸天人民蠕動之類。 心制意。端身正行獨作諸善。不爲衆惡者。 之道會當歸之。是爲一大惡一痛一燒。勤 解脫難得免出。 由宿世慈孝修善積德所致。世有常道王法 **卜賤乞匃孤獨龔盲瘴啞愚癡。憋惡。至有** 神明記識犯者不赦。 不知修善惡逆無道。 强者伏弱轉相剋賊。 世間有此目前現事。 爲惡入罪受其殃罰。 故有自然三塗無量苦惱。 入其幽冥轉生受身。 雖不卽時卒暴應至善惡 難得解脫痛不可言。天 故有貧窮 後受殃罰 殘害殺戮 欲爲衆惡 求望

3 兎∥勉⊜ 2 憋 = 弊 🕽、流布本亦同 4現流布本作見 1流布本其上有佛言二字 6 止流布本作絕 5刑=形象

爲一大善也

(314 a 1 - b 5)

**欺調殊不懼死。心口各異言念無實。佞諂不忠諛媚巧辭。** 略無義理。不從正令奢婬憍慢。各欲快意恣心自在。更相 佛言。其二惡者。世間帝王長吏人民。父子兄弟家室夫婦

追命所生或在樂處或入毒苦。然後乃悔當復何及或時世人 所調妄損忠良賢善。不當天心甚違道理。臣欺其君子欺其 身獨度脫得其福德。 人能自於其中。一心制意端身正行。獨作諸善不爲衆惡者 二大惡。爲二痛。爲二燒勤苦如是。比若火起劇於燒人身。 展轉其中。世世累劫無有出期。難得解脫痛不可言。是爲 籍。壽終入惡道。 今世現在長吏牢獄。 求索。邪心不正常獨恐怖畏人有色。臨時不計事至乃悔。 欲盜竊常懷毒心。欲得他人財物用自供給。消散靡盡賜復 愚心少智。見善誹謗恚之不肯慕及。但欲爲妄作不道。但 至竟無所恃怙。獨來獨去無一隨者。善惡福德殃禍譴罰。 心不肯施與。祝祝守愛保貪惜。坐之思念心勞身苦。 轉更從事共相利害。諍財鬪訟怒忿成仇轉諍勝負。 坐之破族。或時家中內外知識朋友。鄉黨市里愚民野人。 父。弟欺其兄婦欺其夫。家室中外知識相訟。各懷貪淫心 任用臣下。臣下存在踐度能行。知其形施在位不正。爲其 行不端緒更相嫉惛轉相讒惡陷人冤枉。主上不明心不察照 心俱同然欲自厚己。破家亡身不顧念前後。 但坐前世宿命。不信道德不肯爲善。今世爲惡天神別 故有自然泥犁禽獸薜荔。蜎飛蠕動之屬。 可得長壽度世上天泥洹之道。是爲1 自然趣向受其殃咎。 世間貧窮乞囚孤 家室親屬 怪富焦 如是

5守+(愦)⊜ 3欲益=殺盜⊖ 6借=重団卿米 4 篩= 争⊜ 11得 = 德禹 9妄=惡忘觉、 8悔+(生)患、 10中=終9 惡妄哪 悔次缺字冠

家中內外。知識朋友。鄉黨市里愚民。轉共從事。更相利害。爭欲自厚己。破家亡身。不顧念前後。家室親屬。坐之破族。或時 欺調。 是爲二大善 不爲衆惡者。 如火起燒人身。人能自於其中。一心制意端身正行。 然泥犁禽獸薜荔。蜎飛蠕動之類。展轉其中。世世累劫。無有出 自然趣向。受其殃咎。世間貧窮。乞丐孤獨。但坐前世宿命。不 獨恐怖。畏人有色。臨時不計。事至乃悔。今世現在。長吏牢獄。 欲得他人財物。用自供給。消散摩盡。賜復求索。邪心不正。常 恚之。不肯慕及。但欲爲惡。妄作非法。但欲盜竊。常懷毒心。 入毒苦。然後乃悔。當復何及。或時世人。愚心少智。見善誹謗 去。無一隨者。善惡禍福。殃咎讁罰。追命所生。或在樂處。或愛寶貧重。坐之思念。心勞身苦。如是至竟。無所恃怙。獨來獨 蒙聾愚癡欲益多。有尊卑上下。無男無女。無大無小。心俱同然。 ま兄。婦欺其夫。室家中外。知識相紹。各懷貪婬。心獨恚怒。 調。妄捐忠良。不當天心。甚違道理臣欺其君。子欺其父。弟欺 任用臣下。臣下存在。淺度能行。知其形勢。在位不正。爲其所 略無義理。不從政令。轉淫奢驕慢。各欲快意。恣心自在。更相 佛言。其二惡者。世間帝王。長吏人民。父子兄弟。室家夫婦。 信道德。不肯爲善。今世爲惡。天神別籍。壽終入惡道。故有自 錢財鬪。忿怒成仇轉爭勝負。慳富焦心。不肯施與。專專守惜。 行不端正。更相嫉憎。轉相讒惡陷入惡枉。主上不明。心不察照。 難得解脫。 殊不懼死。心口各異。言念無實。佞諂不忠。諛媚巧辭。 身獨度脫。得其福德。可得長壽度世上天泥洹之道 痛不可言。是爲二大惡二痛二燒。 行。獨作衆善。 勤苦如是。 比

8蒙聾=朦朧⊕ 7獨=毒璽 6紹=殆寒寒、 5捐=損②卿 3 諛=論係 2 淫 = 婬(=) 4悪=怨⊜ 1政=正員 空望 訟の 13毒= 恚⊜ 10里 - 慶会 9 欲益多=殺盜無忌衂 16衆∥諸⊜\* 15型=黎第米 14摩盡賜=靡盡偶⑦卿 12命=念句廟 11仇=讎母

(276 a 19-b i7)

成怨結。富有慳惜不肯施與。愛保貪重心勞身 鄉黨市里愚民野人。轉共從事。更相剝害。忿 **洹之道。是爲二大善也** 二大惡二痛二燒。勤苦如是。譬如大火焚燒人 世世累劫無有出期。難得解脫痛不可言。是爲 隨罪趣向受其殃罰。因其前世不信道德不修善 有色。不豫思計事至乃悔。今世現有王法牢獄、 **悕望他利。消散磨盡而復求索。邪心不正懼人** 憎謗不思慕及。但欲爲惡妄作非法。常懷盜心 後乃悔當復何及。世間人民。心愚少智。見善 善惡禍福追命所生。或在樂處。或入苦毒。 苦。如是至竟無所恃怙。獨來獨去無一隨者。 不顧前後。 己。欲貪多有。尊卑上下心俱同然。破家亡身 知識。更相欺誑。各懷貪欲瞋恚愚癡。欲自厚 天心。臣欺其君。子欺其父。兄弟夫婦。中外 不明任用臣下。臣下自在機僞多端。踐度能行 佛言。其二惡者。世間人民父子兄弟室家夫 不爲衆惡者。身獨度脫。 本。今復爲惡天神剋識別其名籍。壽終神逝下 知其形勢。在位不正爲其所欺。妄損忠良不當 不忠。巧言諛媚。嫉賢謗善。陷入怨枉。 任心自恣更相欺惑。心口各異言念無實。 婦。都無義理不順法度。奢婬鐈縱各欲快意。 身。人能於中一心制意。 人惡道。故有自然三塗無量苦惱。展轉其中。 親屬內外坐之滅族。或時室家知識 端身正行獨作諸善。 獲其福德度世上天泥

3 剝=利⊜、流布本亦同 2減族流布本作而滅 4保流布本作賓 5磨流布本作臊 | 諛=渝衆

佛言。其三惡者。 (314 b 6-26)

諸世間人民寄生相

憎惡。 端身正行。獨作諸善不爲衆惡者。身獨度 照識神明記取諸神攝錄。故有自然泥犁禽法令無所避錄。如是之惡自然牢獄。日月 外不能專作。欲繋成事恐勢迫脅。 得不肯治生。所當求者不肯爲之。 脫得其福德。 可得長壽度世上 天泥 洹之 累劫無有出期。難得解脫痛不可言。是爲 獸薜荔。 家共相生活。恣心快意極行作樂。 共依居天地之間。 若火起燒人身。人能自於其中。一心制意 三大惡。爲三痛。爲三燒。勤苦如是。比 人婦女。或於其親屬不避。尊卑長老衆共 有豪貴長者賢明善人。 **貪意慳惜欲橫唐得。眄睞細色惡態婬** 劫殺截斷强奪不道。 聚會飲食專共作惡。 常念淫泆煩滿胸中。愛欲交錯坐起不 有婦厭憎私妄出入。持家所有相給爲 中有不良之人。 但懷念毒惡身心不 家室中外患而恚之。亦復不畏縣官 蜎飛蠕動之屬。展轉其中。世世 處年壽命無能幾歲。至 下有貧賤匹嬴愚 興兵作賊攻城格 取人財物偷竊趣 。 行<sup>2</sup>持歸 給 惡心在

2行=婬⊜ 1勢=熱患

是爲三大善。

得度脫。 奪不道。 能專作。 欲擊成事。 恐勢迫脅。 持歸給生。所當求者。不肯爲之。惡心在外。不 惡。與兵作賊。攻城格鬪。劫殺截斷。强家所有。 相結爲非。 聚會飲食。 自共作 燒。勤苦如是。比若火起燒人身。人能自 類。展轉其中。世世累劫。無有出期。 家。共相生活。恣心快意。極身作樂。行 色。惡態婬泆。有婦厭憎。私妄出入。持 起不安。 貪意慳惜。 但欲唐得。 眄睞細 者。中有不良之人。但懷念毒惡。身心不 然牢獄。 日月照識。 神明記取。 諸神攝 正。常念婬泆。煩滿胸中。愛欲交錯。坐 至有豪貴者。賢明善人。下有貧賤尫羸愚 共依居天地之間。處年壽命。 佛言。其三惡者。 可得長壽度世上天泥洹之道。 善。不爲衆惡者。身獨度脫。得其福德。 於其中。 復不畏縣官法令無所避。錄如是之惡。自 老。衆共憎惡。家室中外。患而苦之。亦 故有自然泥犁禽獸薜荔。蜎飛蠕動之 取人財物。 倫竊趣得。 不肯治 一心制意。 端身正行。 痛不可言。 是爲三大惡三 痛三 世間人民。寄生相因。 無能幾歲。 是爲三大 獨作衆 難

4興=與靈 3 婬≡盗⊜ 2(長)+者宛卿 相+(假)⊕ 9度=解⊜ 8記=紀⊕ 7行=婬觉働 6迫=拍象

5不=無變

10(如)+若母國

(276 b 18-c7)

是。 迫脅歸給妻子。 妷。煩滿胸中。愛欲交亂坐起不安。 三大善也。 獨度脫獲其福德度世上天泥洹之道。是爲 痛不可言。是爲三大惡三痛三燒。勤苦如 展轉其中。世世累劫無有出期。難得解脫 照見神明記識。故有自然三塗無量苦惱。 不畏王法禁令。 親屬不避尊卑。 在外不自修業。 聚會與師相伐。 厭憎私妄出入。 守惜但欲唐得。眄睞細色邪態外逸。 夫。 中有不善之人。 常懷邪惡。 但念婬 賢明長者尊貴豪富。下有貧窮燍賤尫劣愚 佛言。其三惡者。 共居天地之間。處年壽命無能幾何。上有 端身正行獨作諸善。 譬如大火焚燒人身。 費損家財事爲非法。 如是之惡著於人鬼。日月 盜竊趣得欲擊成事。 家室中外患而苦之。 攻劫殺戮强奪不道。 恣心快意極身作樂。 世間人民。 不爲衆惡者。身 人能於中一心制 相因寄生。 亦復 恐勢 交結 自妻 貪意 或於 惡心

1 燍=斯⊜、流布本作廝

2姝=佚慜、泆宓缈 3睞=睞寒、睞霓

4出入流布本作入出

6擊流布本作繫

舌惡口罵詈妄語。相嫉更相鬪亂。 佛言。其四惡者。 敗。轉相敎令共作衆惡。主爲傳言但欲兩 人敗壞賢善。 諸人不能 作善自相

當爾。 亦不可敎令作善。不可降化。自用偃蹇常 不能自知。爲惡不自羞慚自用頑健。 尊貴。有道橫行威武加權力勢。侵剋易人 母。輕易師友知識。無信難得誠實。 人承事畏敬之。復不畏敬天地神明日月。 亦復無憂哀心。不知恐懼之意。 欲令

離却。 衆惡者。 勤苦苦如是。比若火起燒人身。人能自於 不可言。是爲四大惡。爲四痛。爲四燒。 轉其中。世世累劫無有出期。難得解脫痛 有自然泥犁禽獸薜荔。蜎飛蠕動之屬。展 何益。 然趣向受過讁罰。 其名籍在神明所。 往追逐不得止息。自然衆惡共趣頓乏。 重殃謪。壽命終身衆惡繞歸。自然迫促當 善日去。見惡追之。身獨空立無所復依受 慢如是天神記之。 小善扶接營護助之。今世作惡靈儩諸 當復何及。天道自然不得蹉跌。 一心制意端身正行。獨作諸善不爲 但得前行入其火鍍。 身心摧碎神形苦極不得 殃咎引牽當值相得。 當是之時悔復 故 有

[有道]-⊖

4之=恣宛卿 3哀=喪⊜

5乏=之邸

世上天泥洹之道。 身獨度脫得其福德。可得長壽度 於旁快之。復不孝順供養父 是爲四大善。 賴其前世宿命頗作福 憎嫉善

2頭=類(1)

痛四燒。 佛言。 重殃藹。虧命終身惡繞歸。自然迫促。當善鬼神各去離之身獨空立。無所復依。受 天地。 壞敗。 識。 力勢。 蠕動之屬。展轉其中。世世累劫。無有出 然。不得蹉跌。故有泥犁禽獸薜荔。蜎飛錢。當是時悔復何益。當復何及。天道自 神形苦極。不得離却。但得前行。入於火 値相得。當往趣向。受過讁罰。身心摧碎。 乏。其有名籍。在神明所。殃咎引牽。當 往追逐。 接。營護助之。今世作惡。福德盡儩。諸 ιζ 降化。自用偃蹇。 慚。自用頗健。令人承事敬畏。復不敬畏 得誠實。自言尊貴有道。橫行威武。加捲 不孝順供養父母。輕易師父知識。無信難 但欲兩舌惡口。 不爲衆惡者。 能於其中。一心制意端身正行。獨作衆善。 長壽度世上天泥洹之道。是爲四大善。 憎嫉善人。 難得解脫。痛不可言。是爲四大惡四 亦不知恐懼。 賴其前世宿命。 頗作福德。 轉相敎令。 神明日月。 侵剋易人。不能自知。爲惡無自羞 其四惡者。 勤苦如是。比如火起燒人身。 不得止息。 自然衆惡。 身獨度脫。得其福德。可 敗壞賢善。 罵詈妄語。 恣意憍慢如是。 謂常當爾。亦復無憂哀 亦不可敎令作善。不可 共作衆惡。 諸惡人不能作善。 於傍快惡。 相嫉更相鬪 主爲傳言。 共趣頓 4小善扶 天神記 自相 復 得

身心摧碎精神痛苦。

當斯 但得

世世累劫

(276 c 8—29)

兩舌惡口。

妄言綺語。

朋友無信。 難得誠

無所憂懼。

於傍快喜不

世間人民不念修善。

身。人能於中一心制意。端身正行獨作諸 惡四痛四燒。勤苦如是。譬如大火焚燒人 無有出期。難得解脫痛不可言。是爲四大 自然三塗無量苦惱。展轉其中。 之時悔復何及。天道自然不得蹉跌。 前行入於火鑊。 引。當往趣向。罪報自然無從捨離。 共趣奪之。 無所復依。 福德盡滅。 頗作福德。 可降化。自用偃蹇謂可常爾。 敬難。不畏天地神明日月。不肯作善。難 實。尊貴自大謂已有道。橫行威勢侵易於 孝二親。 讒賊鬪亂惛嫉善人敗壞賢明。 相敎令共爲衆惡。 佛言。其四惡者。 上天泥洹之道。 善。不爲衆惡。 常懷憍慢。 人。不能自知。爲惡無恥。自以强健欲人 輕慢師長。 壽命終盡諸惡所歸。 又其名籍記在神明。 諸善神鬼各去離之。 小善扶接營護助之。 如是衆惡天神記識。

自然迫促 身獨空立 今世爲惡 賴其前世

殃咎牽

2去流布本作共 1神鬼=鬼神⇔、 流布本亦同

身獨度脫。獲其福德度世

是爲四大善也。

3奪之=頓乏感觉、奪流布本作頓

1言=大婦卿 6乏=之璺

7其有=有其目

3無=不⊜® 2 捲 = 權 🗎 😰 9如□而璺 8咎=各學

4 ㈱=賜⊜鑾

5 鹽∥適患

5惡流布本作惡者

--- 138 --

(314 c 23-315 a 20)

佛言。其五惡者。世人徒倚解惰。 反逆劇於野人。 善不念治生。妻子飢寒父母俱然。 比若怨家不如無子。 瞋目應怒言令不從。 欲呵教 不肯作

朋友。 母兄弟妻子宗親朋友。父母兄弟妻子宗親 欲殺羅漢。 不信作善爲道可得度世。不信世間有佛。 日不成就。不信道德。不信有賢明先聖。 無。又復不念卒報父母之德。亦復不念師 吁强制。見人有喜憎妬恚之。無義無禮自 善。不信作惡得惡。 不信人壽命終盡死後世復生。 之恩好。心常念惡。口常言惡。身常行惡。 用識當不可諫曉。亦復不憂念父母妻子有 美。出入無有期度魯扈抵突。不知人情壯 唐得自用賑給不畏防禁。飲食無極喫酒嗜 困乏不能復得。辜較諧聲放縱遊散。 假貸衆共患厭。 憎惡見之欲使之死。不信佛經語。 鬪比丘僧。 尤無復有報償之心。 如是曹人男子女人。 常欲殺人。欲殺父 不信作善得 妄遍

意不開解。 趣不得度脫。 歸就生死勤苦善惡之道。身所作惡殃咎衆 中間望求僥倖。 來生死所趣向。 所識知。自用快善大爲智慧。亦不知所從 然苦心與語欲令度脫無益其人。心中閉塞 語開導死苦。 心意俱然違戾反逆。愚癡蒙籠瞋怒嗜欲無 善惡所趣向有是復不信之。 亦不可降化令作善。 欲得長生射呼不死。會當 不肯慈孝惡逆天地。 慈心教

2(阿)+羅⊜ 3射呼=躬得@動 1 壯吁 = 唯盱② 卿 4.導死苦=道死生⊖

(296 c 25—297 a 23)

無禮。自用職當。不可諫曉。亦復不憂念父母妻子不知人情。睢眄强制。見人有喜。僧嫉恚之。無義飲食無極。喫酒嗜美。出入無有期度。魯扈抵突。 佛言。 無益其人。心中閉塞。 得度脫。亦不可降化令作善。 就。生死勤苦善惡之道。身所作惡。殃咎衆趣。不 其中間。求望僥倖。欲得長生。躬得不死。會當歸 瞋怒嗜欲。無所識知。自用快善。爲大智慧。亦不人。男子女人。心意俱然。違戾反逆。愚癡濛澒。 恩。心常念惡。口常言惡。日不成就。不信道德。 善惡所趣有是。復不信之。然苦心與語。欲令度脫, 知所從來。生死所趣向。不肯慈孝。惡逆天地。於 後世復生。不信作善得善。不信作惡得惡。 見之。欲使之死。不信佛經語。不信人壽命終盡死。 兄弟妻子宗親朋友。父母兄弟妻子宗親朋友。憎惡 間有佛。欲殺羅漢鬪比丘僧。常欲殺人。欲殺父母 不信有賢明先聖。不信作善爲道可得度世。不信世 有無。又復不念卒報父母之德。亦復不念師父之 若怨家。不如無子。妄遍假貸。 無有報償之心。窮貧困乏。不能復得。 瞋目應怒。言令不和。違戾反逆劇於野人。比 放縱遊散。串數唐得。自用賑給。不畏防禁。 妻子飢寒。父母俱然。欲呵教其子。其子惡 其五惡者。 世人徙倚解惰。 意不開解。 慈心教語。 衆共患厭。 不肯作善。 開導生死 9如是曹 辜較諧 尤無返 不念

3 奥 = 撃撃 2賑=振® 1復=覆閉 4魯=虜卿 9 濛澒 = 蒙冥⊖、 8卒=酬● 7職=識の動

5眄=吁雷璽、盱@卿

10為大=大爲母

蒙空 寥

2僧=妬觉明 1賑=振第

心中閉塞意不開解。

3錄=雜⊖、流布本亦同 4職∥識⊜

5 曚 = 蒙邑、曚流布本作矇

6逆惡≡惡逆⊜、流布本亦同 7不十(背)台、 流布本亦同

譬如怨家。不如無子。取與無節。 肯作善治身修業。 佛言。其五惡者。世間人民。徙倚懈惰不 負恩違義。無有報償之心。 瞋目怒譍。 言令不和。

善。僧嫉惡之。無義無禮。無所顧錄。自魯扈抵突。不識人情。强欲抑制。見人有 善。不信先聖諸佛經法。不信行道可得度 心常念惡。口常言惡。身常行惡。曾無一 能憂念。不惟父母之恩。不存師友之義。 用職當不可諫曉。六親眷屬所資有無。 用自賑給。耽酒嗜美飲食無度。肆心蕩逸。 不能復得。辜較縱奪放恣遊散。 家室眷屬飢寒困苦。父 串數唐得 貧窮困ラ

而於其中。悕望僥倖。欲求長生。 趣自然有是。而不信之。 生所從來死所趣向。不仁不順。逆惡天地。 心意俱然。愚癡曚昧。而自以智慧。不知 兄弟眷屬。 慈心教誨令其念善。開示生死善惡之 六親憎惡願令其死。如是世人 苦心與語無益其 會當歸

爲惡得惡。

欲殺眞人鬪亂衆僧。

欲害父母

世。不信死後神明更生。不信作善得善

(315 a 20-b6)

大命將至至時皆悔。其後乃悔當復何及。 用者少。死生不休。惡道不絕。如是世人 3、從樂入樂。從明入明。惡人行惡。從苦從 行。 痛。 不豫計作善臨窮何益。 天地之間 五道各 長壽度世上天泥洹之道。是爲五大善。 副所作至誠。所語如語心口不轉。獨作諸 痛五燒爲勤苦如是。比若火起燒人身。人 飛蠕動之屬。展轉其中。世世界劫無有出 不可悉道說。故有自然泥犁禽獸薜荔。蜎 善不爲衆惡者。身獨度脫得其福德。可得 能自於其中。一心制意端身正行。言行相 誰能知者。獨佛見知耳。教語人民信 難得解脫痛不可言。是爲五大惡。 追命所生不得縱捨。善人行善慈孝。 身自當之無有代者。 恢曠窈窕浩浩汗汗。 轉相承受善惡毒 道之自然隨其所 五4

1 窕≔窈⊜

3冥+(入冥)⊜

5 (爲]Ⅰ⊜ 4(爲)+五曰\* 2 苦+(入苦)台

(297 a 23—b9)

之自然。 受。善惡毒痛。身自當之。無有代者。道 所作至誠。所語如語。心口不轉。獨作衆 燒。勤苦如是。比如火起燒人身。人能自 動之類。展轉其中世世累劫。無有出期。 可悉道。 者少。生死不休。惡道不絕。如是世人。不 誰能知者。獨佛知見耳。教語人民。信用 入明。惡人行惡。從苦入苦。從冥入冥。 捨。善人行善。從善慈孝。從樂入樂從明 及。不豫計善。臨窮何益。天地之間。五 大命將至。至時皆悔。其後乃悔。 可得長壽度世上天泥洹之道。 難得解脫。痛不可言。是爲五大惡五痛五 道分明。 善。不爲衆惡者。身獨度脫。得其福德。 於其中。一心制意端身正行。言行相副。 故有自然泥犁禽獸薜荔。蜎飛蠕 **恢廓窈窕。 浩浩茫茫。** 隨其所行。 追命所生。 不得縱 是爲五大 轉相示 當復何

1窕≡窈⊜

3知見=見知⊜ 2追∥退第

5如=而®の

4 悉 = 迷

(277 a 22—b8)

樂從明入明。 惡人行惡從苦入 苦從 冥入 世世累劫無有出期。 少。生死不休惡道不絕。如是世人難可具 冥。誰能知者獨佛知耳。教語開示信用者 大命將終悔懼交至。 不豫修善。 也 是爲五大惡五痛五燒。勤苦如是。 盡。故有自然三塗無量苦惱。展轉其中。 行。殃咎追命無得縱捨。善人行善從樂入 其福德度世上天泥洹之道。 火焚燒人身。人能於中一心制意。端身正 身自當之無誰代者。 獨作諸善不爲衆惡者。身獨度脫。獲 恢廓窈冥浩浩茫茫善惡報應禍 福相 言行相副所作至誠。所語如語心口不 悔之於後將何及乎。天地之間五道分 難得解脫痛不可言。 數之自然應其所 是爲五大善 譬如大

1 冥流布本作窕

2其≒期⊜

3[者]Ⅰ⊜

(315 b 6 - 26)

佛告阿逸菩薩等。我皆語若曹。是世五惡 愍哀之威神摧動。衆惡諸事皆消化之。令 胸中。財色縛束無有解脫不知厭足。厚己 殺。從小微起至大困劇。皆從貪婬財色。 之。壽終趣入至極大苦愁憂酷毒。自相焦 此諸惡事者。 勤苦如是。令起五痛。令起五燒。展轉相 道快善極樂 受。施行經法不敢違失。度世無爲泥洹之 得去惡就善棄捐所思。 諍欲無所省錄。富貴榮華當時忍辱不知施 不肯忍辱施與各欲自快。無復曲直欲得健 然轉相燒滅。 至其然後共作怨家 更相傷 世間人民不肯爲善。欲作衆惡敢欲犯 自然隨逐無有解已。王法施張自然糺 威勢無幾隨惡名焦。身坐勞苦久後大 爲癡欲所迫隨心思想。不能復得結憤 或其今世先被病殃。死生不得示衆見 佛語阿逸菩薩等。若世有是佛。皆慈 古今有是痛哉可傷。 上下相應羅網綱紀。 皆悉自然當具更歷入惡道 奉持經戒莫不承 都無義理不知正 

2時+(快意不能)分够 1欲=有觉動

3語=告⊜

(297 b 9— c 1)

追。 之道。 語阿逸菩薩等。 貴榮華。 當時快意。 不能忍辱。 不知施 欲。無所省錄。都無義理。不隨正道。富 色縛束。 無有解脫。 不知厭足。 厚己靜 自快。無復有曲直。欲得健名。爲癡欲所 具歷入惡道中。或其今世。先被病殃。死 轉相生。 佛告阿逸菩薩等。 我皆語 若曹。 之。威神摧動。 忪。當入其中。古今有是。痛哉可傷。佛 自然糺擧。上下相應。羅網綱紀。쑃쑃伀 後大劇自然隨逐。無有解已。王法施張。 善。威勢無幾。隨惡名焦。身坐勞苦。久 劇。皆從貪淫財色。不肯忍辱施與。各欲 共作怨家。 更相傷殺。 從小微起至大困 生不得。示衆見之。壽終趣入至極大苦。 承奉。施行經法。不敢違失度世無爲泥洹 得去惡就善。棄捐所思。奉持經戒。莫不 愁痛酷毒。自相焦然。轉相燒滅。至其後 敢有犯此諸惡事者。皆悉自然。當更 勤苦如是。令起五痛。令起五燒。展 隨心思想。不能得也。結實胸中。財 快善極樂。 世間人民。 不肯爲善。 衆惡諸事。皆消化之。今 若世有是佛。 皆慈愍哀 甚明無極。 是世五 欲作衆

2 第 = 争⊜® 1更具=具更完め

3松松≡伀伀❷ 5 奉 = 受 🗐 😨 4慈=悉❷

(277 b 9—24)

傷。 應。 皆由貪著財色不能施慧。 身死隨行入三惡道。 皆悉自然入諸惡趣。 至其久後共作怨結。 求死不得求生不得。 五痛五燒展轉相生。 佛告彌勒。吾語汝等是世五惡勤苦若此。 富貴榮華當時快意。 煩惱結縛無有解已。厚己諍利無所省 天道施張自然糺擧。 威勢無幾隨以磨滅。 或其今世先被殃病。 但作衆惡不修善本。 苦毒無量自相燋然。 罪惡所招示衆見之。 從小微起遂成大惡。 古今有是痛哉可 身生勞苦久後大 綱紀羅網上下相 不能忍辱不務修 癡欲所迫隨心思

摧滅衆惡。悉令就善棄捐所思。 佛語彌勒。 受行道法無所違失。終得度世泥洹之道。 世間如是佛皆哀之。 以威神力 奉持經戒

1其=有卿

2 慧 = 惠⊜、 3生=坐⊜、流布本亦同 流布本亦同\*

4紀=維卿

-141-

思惟之。 能自安靜。爲善精進德。故能爾耳。 治生。轉相欺殆調詐好惡。得其財物歸給妻子。飲故能爾耳。是間無有自然不能自給。當行求索勤苦 御其下。 食毒勞心身苦。如是至竟。心意不專惗恫不安。人 不行求作不能令得。 物。不行求作便自得之。是間爲惡者多作善者少。 方佛國皆悉作善。作善者多爲惡者少。皆有自然之 其德勝於他方佛國中人民作善千歲。所以者何。 日一夜者。勝於在阿彌陀佛國作善百歲。 相教化作善爲德。如是經法。慈心專一齋戒淸淨一 恩施德能不犯道禁忌。忍辱精進一心智慧。展轉復 不豫計熟。爲之不諦亡其功夫。敗悔在後唐苦亡身。 自端目當自端耳。當自端鼻。當自端口。當自端手。 無有諸惡大如毛髮。佛言。於是作善十日十夜者。 至誠忠信得道絕去。佛言。若曹於是益作諸善。布 當自端足。能自撿斂莫妄動作。身心淨潔俱善相 曹當信者。 惡苦之道。 **痛痒拔惡根本。當憂斷絕泥犁禽獸薜荔。** 教令無敢虧負。當憂度世泥洹之道。當憂斷截死生 端守慈仁愍哀。終身不怠奪聖敬孝通洞博愛。佛語 阿彌陀佛國皆積德衆善。無爲自然在所求索。 行步坐起所作當安。 中外約束勿隨嗜欲。不犯諸惡言色當和身行當 揆度才能視躋圓規。安定徐作爲之。作事倉卒 若曹諸天帝王人民。及後世人。得佛經語熟 教衆轉相勅令。轉共爲善轉相度脫。 能自於其中端心正行。其主上爲善率化撿 云何第一急。 當曼佛世堅持經道無敢違失。佛言。若 世人能自端制作善至心求道。 當自端身。 作事所爲。當先熟思慮計 當自端心。當 蜎飛蠕動 所以者 他

5斂∥歛兒

10於+(在)台國

4善+(者)⇔ 8烩恫=忽洞⇔、明註曰忽洞當作忽恫3圓=圓⇔ 7身苦=苦身⇔ 明註曰忽洞當作忽恫~ 6〔飮食表〕□⊖

(297 c 1—298 a 6)

專周旋不安。 得其財物歸給妻子。飮苦食毒勞心苦身。如是至竟。心意不 自然。不能自給。當行求索勤苦治生。轉相欺怠調作好惡。 他方佛國。皆悉作善。作善者多。爲惡者少。皆有自然之物。 在所求索。無有諸惡大如毛髮。佛言。於是作善。十日十夜 善百歲。所以者何。無量淸淨佛國。皆積德衆善。無爲自然。 慈心專一。齋戒清淨。一日一夜者。勝於無量淸淨佛國。作 忍辱精進一心智慧。展轉復相敎化。作善爲德。如是經法。 絕去。佛言。若曹於是。益作諸善。布恩施德。能不絕道禁。 才能。視瞻圓規。安定徐作爲之。作事倉卒。不豫熟計。爲 俱善相應。中外約束。勿隨嗜欲。不犯諸惡。言色常和。身 端身。當自端心。當自端目。當自端耳。當自端**具**。當自端 終身不殆。尊聖敬孝。通洞博愛。佛語教令。無敢虧負。當 民。轉相勅令。轉共爲善。轉相度脫。各自端守。慈仁愍哀。 佛言。若曹諸天帝王人民。及後世人。得佛經語熟思惟之。 能得也。人能自端制作善。至心求道。故能爾耳。 不行求作;便自得之。是間爲惡者多。爲善者少。不行求作不 者。其得福。 之不諦。亡其功夫。敗悔在後。唐苦亡身。至誠忠信。得道 行當專。行步坐起不動。 口。當自端手。當自端足。能自撿斂。莫妄動作。身心淨潔。 經道。無敢失也。佛言。若曹當作善者。云何第一急。當自 泥犁禽獸薜荔。蜎飛蠕動之類。惡苦之道。當勳佛世。堅持 憂度世泥洹之道。當憂斷截生死痛痒。拔惡根本。當憂斷絶 能自於其中端心正行。其主上爲善率化。撿御其下。敎語人 勝於他方佛國中人民。作善千歲。所以者何。 人能自安靜爲善。 作事所爲。當先熟思慮計之。揆度 精進作德。 故能爾耳。 是間無有

(277 b 25— c 10)

苦食毒。如是忽務未甞寧息。 勝在無量壽國爲善百歲。所以者何。彼佛 率化其下。轉相勅令各自端守。 當熟思之。能於其中端心正行。 佛言。汝今諸天人民及後世人。 者少。福德自然無造惡之地唯此間多惡無 此修善十日十夜。 國土無爲自然。皆積衆善無毛髮之惡。於 爲德立善正心正意。齋戒淸淨一日一夜。 犯道禁。忍辱精進一心智慧。轉相教化。 痛之道。 拔斷生死衆惡之本。永離三塗無量憂畏苦 有自然。勤苦求欲轉相欺殆。 千歲。所以者何。 仁慈博愛。佛語教誨無敢虧負。當求度世 汝等於是廣殖德本。 他方佛國爲善者多爲惡 勝於他方諸佛國中爲善 布恩施慧勿 得佛經語 **母聖敬**華 主上爲差

(315 c 29—316 a 26)

郡國。 戒開導悉奉行之。卽君率化爲善。敎令臣下。作諸善。不爲衆惡。隨其所能輒授與道。敎 輒得。咸善降化自然之道。求欲不死。卽可往修來。洗心易行端正中表。自然作善所願 佛言。我皆哀若曹及諸天帝王人民。皆教令 佛威神尊德重。消惡化善莫不度脫。 得長壽。求欲度世。卽可得泥洹之道。佛言。 忠直受令不敢違負。父子言令孝順承受。兄 勅率衆爲善。奉行道禁令言令正。臣孝其君。 **寮戒精思淨自湔洗。端心正行居位嚴慄。**教 從佛稽受經道。承奉行之。卽君改化爲善。 蜎飛蠕動之屬。莫不慈心開解者。皆悉敬事。 王旁臣長吏人民。諸龍鬼神。泥犁禽獸薜荔。 約撿。其有得佛經語。悉持思之。不當所作 **清淨莫不歡喜。和順義理。歡樂慈孝。自相** 自端守上下相撿。無奪無卑無男無女。齋戒 親屬朋友轉相教語。作善爲道奉經持戒。各 父教其子。兄教其弟。失教其婦。家室內外 教語開導。諸天帝王。旁臣左右。長吏人民。 於天下。在是惡中。於苦世作佛。 弟夫婦宗親朋友。上下相令順言和理。魯卑 而犯爲之。卽自悔過去惡就善。棄邪爲正朝 大小轉相敬事。以禮如義不相違負。莫不改 輒授與經戒。諸天日月星辰諸神。國 奉持經戒劇愚得寶。佛所行處所在 慈愍哀傷 、今我出

4愚=貧⑦卿 3 撿=束卵 2即||則②卿米 5寶=實象 7慄=慓慜 8孝=事⑦卿 9得咸 = 德成學、 6[神]-⊜ 10[德]--⊜ 得感觉的

隨其心所願樂。皆令得道。

1戒=誠⊜\*

2 勸=歡⊜學 3 標 = 慄⊖

1室家=家室員

6苦=若® 5今=令象 4 山 = 正

7道=導動

(298 a 6— b 2)

佛言。 佛言。我皆哀若曹及諸天帝王人民。皆教 則可得長壽。求欲度世則可得泥洹之道。 洒。端心正行。居位嚴慓。敎勅率衆爲善。 臣下。父教其子。兄教其弟。夫教其婦。 教戒開導悉奉行之。則君率化爲善。敎令 令作諸善。不爲衆惡。隨其所能輒授與道。 慈愍哀傷教語開道。諸天帝王。傍臣左右。 今我出於天下。在是惡中。於苦世作佛。 所願輒得。感善降化自然之道。求欲不死 令。不敢違負。父子言令孝順承受。兄弟 奉行道禁。令言令止。臣事其君。 行之。則君改化爲善。齋戒精思。淨自湔 臣長吏人民。諸龍鬼神。泥犁禽獸。承奉 輒授與經戒。諸天日月星辰諸神。國王傍 戒。劇如貧人得寶。佛所行處。所在郡國。 去惡就善。棄邪爲正。朝聞夕改。 理。勸樂慈孝。自相約撿。其有得佛經語: 奉經持戒各自端守。上下相撿。無尊無卑。 室家內外親屬朋友。轉相教語作善爲道。 長吏人民。隨其心所欲願樂皆令得道。 改往修來。洒心易行端正中表。自然作義 大小轉相敬事。以禮如義不相違負。莫不 夫婦宗親朋友。上下相令順言和理。拿卑 悉持思之不當所作。如犯爲之則自悔過。 無男無女。齋戒淸淨。莫不歡喜。和順義 佛威神尊重。消惡化善莫不度脫。 奉持經 忠直受

皆令得道。 隨器開導授與經法。 吾哀汝等天人之類。 (277 c 10—13) 莫不承用。在意所願 苦心誨喻敎令修善。

1器=宜母

自守國。 君臣人民莫不喜踊。忠慈至誠各自端守皆 得其所。無惡歲疾疫。無病瘦者。兵革不 好。風雨時節。人民安寧。强不臨弱。各 莫不豐熟。天下太平。日月運照。倍益明 佛諸所行處。所經過歷郡國縣邑丘聚市里 國無盜賊。無有冤狂。無有拘閉者。 雍和孝順莫不歡喜。 有無相與布

恩施德。心歡樂與皆敬愛。推讓義謙遜。

前後以禮敬事。如父如子。如兄如弟。莫

苦痛。世人爲惡。甚劇如是。佛皆慈哀悉 開解。莫不得過度解脫憂苦者。今我作佛。 度脫之。 敢違犯。阿逸菩薩長跪叉手言。佛道記甚 若曹各思持之。展轉相教戒。如佛經法無 我但爲若曹小道之耳。佛告阿逸菩薩等。 復如前法。自然還復。久後轉劇不可悉說 爲衆惡。不復作善。五燒復起。五痛劇苦。 泥洹去後。經道稍斷絕。人民諛諂。稍復 得五道。令得五善明好。燒惡不起。 五痛。絕滅五燒。以善攻惡拔去毒苦。令 在於五惡五痛五燒之中。降化五惡。消盡 之類。得佛經戒奉行佛道。皆得明慧心悉 今八方上下。諸天帝王人民。及蜎飛蠕動 佛言。我哀若曹子欲度脫之。劇父母念子。 不仁賢。 皆言受佛重教。請展轉相教。不 和順禮節都無違諍。快善無極。 我般

3数+(喜)台 2 抂 = 柱 ② 爾 4與+(得)自 7記∥說⊜ 8甚=其承 6讓義=義讓⊜ 5愛=受⊕

> <sup>1</sup>佛諸所行處。 298 b 2—26) 所更過歷郡國縣邑。丘聚市

明好。風雨時節。人民安寧。强不凌弱。 里莫不豐熟。天下太平。日月運照。倍益

泥洹去後。經道稍稍斷絕。人民諛諂淳爲 去毒苦。令得五善明好。燒惡不起。我般 五惡。消盡五痛。絕滅五燒。以善攻惡拔 今我作佛。在於五惡五痛五燒之中。降化 得明慧心悉開解。莫不得度過度脫憂苦者。 及蜎飛蠕動之類。得佛經戒奉行佛道。皆 父母念子。今八方上下。諸天帝王人民。 快善無極。佛言。我哀子曹欲度脫之。劇 如兄如弟。莫不仁賢。和順禮節都無違諍。 義。謙讓於先。前後以禮敬事。如父如子。 與布恩施德。心歡樂與皆相敬愛。推財讓 皆自然守國。雍和孝順莫不歡樂。有無相 君臣人民莫不歡喜。忠慈至誠各自端守。 不起。國無盜賊無有怨狂。無有拘閉者。 各得其所。無惡歲疾疫。無病瘦者。兵革

敢犯也。 不敢犯也。 哀悉度脫之。皆言受佛重教。請展轉相承。 復如前法。自然還復。久後轉劇不可悉說。 衆惡。不復作善。五燒復起。五痛劇苦。 若曹各思持之。展轉相敎戒。 我但爲若曹。小道之耳。佛告阿逸菩薩等。 世人爲惡。 阿逸菩薩長跪叉手言。佛所說甚 甚劇如是如是。佛皆慈 如佛經法無

2夜=陵⊖9 4 抂=枉②卿學 3歲里碳分卿 1里≡廛⊜ 8基=其色 7諛=輸用 9 承 = 教⊜ 6[度]-9

5[如]-變

(277 c 13-25)

言。 耳。 法。 滅。 如佛經法無得犯也。於是彌勒菩薩合掌白 子。今吾於此世作佛。 降 化五惡消除五 佛言。我哀愍汝等諸天人民。甚於父母念 令獲五德昇無爲之安。 吾去世後經道漸 痛。絕滅五燒。以善攻惡。拔生死之苦。 豐民安。兵戈無用。崇德興仁。務修禮讓。 順。日月淸明。風雨以時。災厲不起。 佛所遊履。國邑丘聚。靡不蒙化。天下和 佛告彌勒。 佛所說甚善世人實爾。 人民諂偽復爲衆惡。 久後轉劇不可悉說。我但爲汝略言之 悉令度脫。受佛重誨不敢違失。 汝等各善思之。轉相教誠 五燒五痛選如前 如來普慈哀

2昇=升⊜ 1吾=我⊜、 流布本亦同

3告≔語⊜、流布本亦同

4善流布本作苦

(316 b 23 - c 1)

佛言。若起更被袈裟西向拜。 陀佛作禮。 即起更被袈裟西向拜。當日所沒處。爲彌 無阿彌陀三耶三佛檀。 處。爲阿彌陀佛作禮。以頭腦著地言。南 阿難卽大歡喜長跪叉手言。願皆欲見之。 及諸菩薩阿羅漢所居國土。若欲見之不。 佛告阿難。我哀若曹。令悉見阿彌陀佛。 以頭腦著地言。南無阿彌陀三 阿難言。諾受敎。 當日所沒

(298 b 26— c 5)

等覺。 佛言。 佛作禮。 佛告阿難。我哀若曹。令悉見無量淸淨佛 被袈裟西向拜。當日所沒處。爲無量清淨 無量淸淨平等覺。阿難言諾受教。則起更 爲無量淸淨佛作禮。以頭面著地言。南無 阿難則大喜。長跪叉手言。願皆欲見之。 及諸菩薩阿羅漢。所居國土。若欲見之不。 若起更被袈裟西向拜。當日沒處。 以頭腦著地言。南無無量淸淨平

2[被]-璺 1令悉=悉令卿

(277 c 26-29)

身西向<sup>2</sup> 佛。 歎彼佛無著無閡。 量壽佛。十方國土諸佛如來。常共稱揚讚 佛告阿難。汝起更整衣服合掌恭敬。禮無 恭敬合掌五 體投 地。 於是阿難起整衣服。正 禮無量壽

2向□面⊜、流布本亦同 1 闋□礙⊜、流布本亦同\*

(325 a 9—16)

世界無量壽佛。容顏廣大色相端嚴如黃金 植衆德本。汝欲生彼應當一心歸依瞻仰。 其中生者菩薩摩訶薩。已曾親近無量諸佛 從座起合掌面西。頂禮之間忽然得見極樂 阿難。汝起合掌面西頂禮。爾時阿難。 未曾有。我亦願樂生於彼土。世尊告言。 量壽佛種種功德。阿難白言。彼佛淨刹得 山。又聞十方世界諸佛如來。 稱揚讚歎無

(99 c 8−12)

從坐起偏袒右肩。 界。汝應從坐而起合掌恭敬五體投地爲佛 爾時世尊告阿難言。此是無量壽佛極樂世 皆共稱讚無礙無斷。是時阿難。卽 彼佛名稱遍滿十方。彼一一方恒沙 西面合掌五體投地。

## (316 c 1 - 15)

明。 不解脫憂苦者。 諸有考治勤苦之處。卽皆休止不復治。莫 阿彌陀佛國放光明威神。以諸無央數天人 以頭腦著地。皆言南無阿彌陀三耶三佛檀。 已。心大歡喜踊躍。悉起爲阿彌陀佛作禮。 皆見阿彌陀佛及諸菩薩阿羅漢國士七寶 阿難諸菩薩阿羅漢等。諸天帝王人民。悉 溪谷幽冥之處。卽皆大明悉大開闢。卽時 須彌山羅寶。摩訶須彌大山羅寶。諸天地 大界小界。其中諸大泥犁小泥犁。諸山林 諸天地。卽皆爲大震動。 則遍八方上下。諸無央數佛國。諸無央數 阿難未起。阿彌陀佛。便大放光明威神。 莫不慈心歡喜者。諸有泥犁禽獸薜茘 及蜎飛蠕動之類。皆悉見阿彌陀佛光 諸無央數天地。

1(國)--

2(大)+光日

6(拷)+治員 5考=拷⊜

7者+(也)包

4(諸)+天母 3[諸]-⊜

(298 c 5—19)

作禮。 羅寶。 見無量淸淨佛光明。莫不慈心歡喜作善 諸無央數天人民。及蜎飛蠕動之類。皆悉 藐三佛陀。無量清淨佛。放光明威神已。 已。心皆大歡喜踊躍。悉起爲無量淸淨佛 無量清淨佛。 及諸菩薩阿羅 漢國 土七寶 幽冥之處。皆則大明悉雨大開闢。 界。其中諸有大泥犁小泥犁。諸山林溪谷 則皆爲大震動。諸天無央數天地。 諸菩薩阿羅漢等。諸天帝王人民。悉皆見 阿難未起。 則皆休止不復治。莫不解脫憂苦者。 諸有泥犁禽獸薜荔。諸有考治勤苦之 則遍八方上下。諸無央數佛國天地。 以頭腦著地。皆言南無無量清淨三

摩訶須彌大山羅寶。諸天地大界小 無量淸淨佛。 便大放光明威 則阿難 須彌山

2光=大元卿

(99 c 12—20)

薄園林及諸宮殿天人等物。 摩訶目眞隣陀山。鐵圍山。大鐵圍山。叢 盧山。迷盧山。大迷盧山。 諸佛刹所有大小諸山。黑山。寶山。須彌 中放大光明。遍照百千俱胝那由他刹。彼 菩薩衆。種諸善根。時無量壽佛。 如來。幷供養奉事無量百千億那由他佛及 白佛言。世尊。我今欲見極樂世界無量壽 以佛光明皆悉 目眞隣陀山。 卽於掌

(325 a 17—22)

殿。一切境界無不照見。 照于東方百千俱胝那由他佛刹。 作是語時。無量壽佛於手掌中。放無量光 大鐵圍山。大海江河叢林樹木。 摩訶目眞隣陀山。須彌山。 所有黑山雪山。金山寶山。 及天人宮 鐵圍山。 日眞隣陀 於此世

玉

大小諸山。一切所有皆同一色。

明普照一切諸佛世界。金剛圍山。須彌山

聞大衆說是語已。卽時無量壽佛。

放大光

白言世尊。願見彼佛安樂國土及諸菩薩聲

(278 a 1-5)

(316 c 15-317 a 4)

有婬者皆是梵行。諧瞋怒者悉皆慈心作諸庇者卽皆强健。諸愚癡者卽更點慧。諸 諸匹者卽皆强健。諸愚癡者卽更點慧。就癖蹇者卽皆强健。諸有病者卽皆愈起。 我但爲若曹小說之爾 功德國土快善。晝夜盡一劫。 阿羅漢。當是之時。其快樂不可言。佛告各共大作萬種自然伎樂。樂諸佛及諸菩薩 諸有暗者卽皆能語。諸有僂者卽得申。 諸有盲者卽皆得視。諸有韓者卽皆得聽。 如佛所言無有一異。佛言。我說阿彌陀佛 難長跪叉手言。佛說阿彌陀佛國土快善。 薩阿羅漢國土自然七寶。儻無有異乎。阿 阿難。阿逸菩薩等。我說阿彌陀佛及諸菩 中悉皆供養。散諸佛及阿彌陀佛上。諸天 諸天人民。 莫不歡喜善樂得過度者。即爾時諸佛國中 皆自作聲。百鳥畜狩皆自悲鳴。當是時。 樂器諸伎。不鼓皆自作五音聲。婦女珠環 善。諸有被毒者毒皆不行。鍾磬琴瑟箜篌 莫不持天上華香來下。於虛空 尚復未竟。

1暗者=瘡痙⊖

8[諸]-⊜

9鍾□鐘動

11(子)+是台

13其= 茲⊜ 12(樂] - ⊜

7是≔修⊜

10符=隙台

2即+(皆)⊕ 4(愚)+者象

3癖=躄⊕

6諸愚癡者即更=愚者皆觉動 5[强健諸愚癡者即更]-第

(298 c 19—299 a 6)

未竟。 無量淸淨佛功德國土快善。晝夜一劫尙復 乎。阿難長跪叉手言。佛說無量淸淨佛國 諸菩薩阿羅漢國土自然七寶。 佛告阿難阿逸菩薩等。我說無量淸淨佛及 諸菩薩阿羅漢。當是之時。甚快樂不可言。 諸天各共。大作萬種自然伎樂。 空中悉皆供養。散諸佛及無量淸淨佛上。 佛國中諸天人莫不持天上華香來下。於虛 之時。莫不歡喜得過度者。則時爾日。諸 珠環皆自作聲。百鳥畜獸皆自悲鳴。當是 **瑟箜篌樂器。諸伎不鼓皆自作音聲。婦女** 慈心作善。諸有被毒者毒皆不行。 愚癡者則皆更點慧。 諸有盲者則皆得視。諸跛躄蹇者則皆得定 土快善。如佛所說無有一異。佛言。我說 諸病者則皆愈起。諸虺者則皆强健。 我但爲若曹小說之耳。 諸有姪泆瞋怒者皆悉 當無有異 樂諸佛及 鍾鼓琴

2個日=念日号 1洪+(者皆修梵行)②囫

(278 a 5—10)

此土亦復如是。 譬如劫水彌滿世界。其中萬物沈沒不現。 光明靡不照耀。 巍如須彌山王。 耀顯赫。爾時阿難卽見無量壽佛。威德巍 聲聞菩薩一切光明皆悉隱蔽。 高出一切諸世界上。相好 此會四衆一時悉見。彼見 唯見佛光明

人等。

(99 a 20-100 a 4)

尼優婆塞優婆夷。悉見無量壽如來如須彌 如日光出現萬物斯覩。 衆圍繞說法。 有情悉皆得見。 等覺光明。映蔽一切聲聞及諸菩薩。 薩踰繕那等百千尋光。彼無量壽如來應正 除一切大聲聞衆一尋光明。 是阿難。彼佛刹中無有他論及異形類。 水盈滿。樹林山河皆沒不現唯有大水。如 見彼高座及諸聲聞菩薩等衆。譬如大地洪 山王。照諸佛刹時諸佛國。皆悉明現如處 譬如有人以淨天眼觀一尋地見諸所有。 尋。以無量壽如來殊勝光明極淸淨故。 一切皆覩娑婆世界釋迦如來。及比丘 彼極樂界菩薩聲聞人天衆 彼諸國中比丘比 及彼菩薩摩訶 令諸 唯

草木雜穢。 見彼土清淨平正。譬如海面無有丘陵山嶮 中。苾獨苾獨尼優婆塞優婆夷。天龍藥叉 譬如日出明照世間。 復次阿難。 千俱胝那由他國。以佛威力如對目前。又 王出于大海。爾時極樂世界。過於西方百 壽如來。聲聞菩薩圍繞恭敬。譬如須彌山 乾闥婆阿修羅迦樓羅緊那羅摩睺羅伽人非 人天之衆。 皆見極樂世界種種莊嚴。及見無量 亦皆得見我身及娑婆世界菩薩聲 又彼無量壽佛。 唯是衆寶莊嚴。 亦復如是。 與諸菩薩聲聞 聖賢共住 爾時會

(325 a 22-b4)

(278 a 11—13)

然之物爲悉見不。阿難對曰。唯然已見。 地已上至淨居天。其中所有微妙嚴淨。自 爾時佛告阿難及慈氏菩薩。汝見彼國。從

(325 b 5—12)

爾時世尊。告慈氏菩薩言。汝見極樂世界 言。世尊。如佛所說一一皆見。 生。游處虛空宮殿隨身不。慈氏菩薩白佛 慈氏汝見欲界諸天。上至色究竟天。兩種 **刹皆得聞聲。獲利樂不。汝見百千俱胝衆** 聞淨行之衆。而作佛聲演說妙法。一切佛 種香花遍滿佛刹。作莊嚴不。汝見菩薩聲 功德莊嚴宮殿樓閣園林臺觀流泉浴池不。

(100 a 5-11)

是化作非實畜生。 言。唯然已見。 出種種音猶如佛聲普聞世界。是諸衆鳥皆 散花樹林以爲莊嚴。復有衆鳥住虛空界。 不耶。汝見大地乃至色究竟天。於虛空中 德莊嚴佛刹。及見空中樹林園苑涌泉池沼 爾時佛告彌勒菩薩言。汝頗見具足淸淨威 汝見是耶。彌勒白佛

-148-

(278 a 13-20)

民有胎生者。汝復見不。對曰已見。其胎 供養諸佛。汝復見不。對曰已見。彼國人 乘百千由旬七寶宮殿無所障閡。遍至十方生不。阿難對曰。唯然已聞。彼國人民。 生者所處宮殿。或百由旬或五百由旬。各

1天±(上)⊜、流布本亦同

於其中受諸快樂。如忉利天亦皆自然。 汝寧復聞無量壽佛大音宣布一切世界化衆

(325 b 12—19)

有胎生。 界諸天。居五百由旬宮殿。自在遊戯。何 慈氏白言。不也世尊。其中生者。譬如欲 慈氏白言。此等衆生虛妄分別。不求佛刹 而不求生。佛告慈氏。此等衆生智慧微淺。 慈氏白言。云何此界一類衆生。雖亦修善 何莬輪迥。佛言慈氏。極樂國中有胎生不。 分別西方不及天界。是以非樂不求生彼。

1 求 = 來卿

(100 a 11--21)

具有差別不。彌勒白言。我不見彼有少差 佛相續不耶。彌勒白言。唯然盡見。佛復 佛復告彌勒菩薩言。汝見此諸衆生。入踰 樂。我見極樂世界人住胎者。 等。入百由旬若五百由旬宮殿之內遊戲歡 彌勒白言。世尊。譬如三十三天夜摩天 別。佛告彌勒。汝見極樂世界人住胎不。 告言。汝見他化自在天與極樂諸人受用資 諸刹土供養諸佛。及見彼有情於晝夜分念 **繕那百千宮殿已。遊行虛空無著無礙。遍** 於宮殿。又見衆生於蓮華內結加趺坐自然 如夜摩天處

1加=跏戀、⑱\*

## (278 a 21—b 11)

佛告慈氏。若有衆生。以疑惑心修諸功德。願生彼國。不了佛 爾時慈氏菩薩白佛言。 常不見佛不聞經法。不見菩薩諸聲聞衆。無由供養於佛。不知 他方諸大菩薩。發心欲見無量壽佛。恭敬供養及諸菩薩聲聞之 與之頃。身相光明智慧功德。如諸菩薩具足成就。復次慈氏。 是故於彼國土。謂之胎生。若有衆生。明信佛智乃至勝智。作 生彼宮殿。壽五百歲。常不見佛不聞經法。不見菩薩聲聞聖衆。 此諸智疑惑不信。然猶信罪福修習善本。願生其國。此諸衆生 惑所致。 菩薩法式。不得修習功德。當知此人。宿世之時。無有智慧疑 勒當知。彼化生者智慧勝故。其胎生者皆無智慧。於五百歲中。 諸功德信心迴向。此諸衆生於七寶華中自然化生加趺而坐。須 彼菩薩等。命終得生無量壽國。於七寶華中自然化生。彌 不思議智。不可稱智。大乘廣智。 世尊。何因何緣。彼國人民胎生化生。 無等無倫最上勝智。於

3之≡聖⊜ 2流布本方下有佛國二字 2流布本方下有佛國二字

4[者]-⊜

(100 a 21-b8)

普遍智。 生信。 等皆爲昔緣疑悔所致。 生者。 薩威儀法則。不能修習諸功德故。 智者。彼因廣慧力故受彼化生。於蓮花中結加趺坐。汝觀下劣見無量壽佛奉事供養。及諸菩薩聲聞之衆。阿逸多。汝觀殊勝 譬如他國有人來至。而此菩薩亦復如是。餘國發心來生極樂。 時彌勒菩薩復白佛言。世尊。 大智信已善根。此人於蓮華內結加趺坐忽然化生。瞬息而出。 薩及聲聞衆。若有衆生。斷除疑悔積集善根。希求佛智乃至廣 於五百歲中不見佛不聞法。 以此因緣。於五百歲住宮殿中。不見佛不聞法。不見菩 佛告彌勒。若有衆生。 不思議智。 無等智。 墮於疑悔積集善根。 何因緣故。彼國衆生有胎生者化 威德智。 無因奉事無量壽佛。 不見菩薩及聲聞衆。不知菩 廣大智。 於自善根不能 希求佛智。 是諸人

(325 b 19 - 29)

執深重。求出輪迴終不能得。 世尊。此界衆生。何因何緣而處胎生。佛智舊底氏。此等衆生。所種善根不能離相。 在身相具足。何有胎生。慈氏汝見愚癡之花身相具足。何有胎生。慈氏汝見愚癡之花身相具足。何有胎生。慈氏汝見愚癡之花身相具足。何有胎生。慈氏汝見愚癡之人不種善根。但以世智聰辯。妄生分別增益邪心。云何出離生死大難。復有衆生。 供養三寶作大福田。取相分別情難種善根供養三寶作大福田。取相分別情數深重。求出輪迴終不能得。

(278 b 12—18)

(325 b 29-c 10)

也。但種種方便。求諸大力欲自勉出。意云何。 此諸王子寧樂彼處不。 對日不 4 得罪於王輒內彼宮中繋以金鎖供給飲食衣 佛告彌勒。譬如轉輪聖王別有宮室七寶莊 服床蓐華香伎樂。如轉輪王無所乏少。於 張設床帳懸諸繪幡。若有諸小王子。

1別有宮室七寶莊飾=有七寶牢獄 種 種莊嚴 ○、流布本作別有七寶宮室種種莊嚴

4供給飲食=供養飯食母

6 勉流布本作兇

2幡=蓋労卿

3宮∥獄⊜

5 摩流布本作褥

1欄!闌餅

氏白言。不也世尊。彼中雖有堂殿樓閣飲 不豐足。 爾時灌頂王。 驅逐太子禁閉獄 **発禁獄不。** 自在。唯求出離。佛告慈氏。若灌頂王不 食衣服錢帛金寶隨意受用。身閉牢獄心不 佛告慈氏。於意云何。彼太子得快樂不。慈 中。復與錢財珍寶羅紈匹帛。恣意受用。 床榻座具。皆以珍寶嚴飾所須衣服飲食無 佛告慈氏。譬如受灌頂位刹帝利王。置一 捨其過。彼諸大臣長者居士等。可令太子 大獄。於其獄內。安置殿堂樓閣鉤欄窓牖 慈氏白言。 王既不捨云何得

於意云何。 彼王子心寧樂此不。 答言 不

而以閻浮金鎖繫其兩足。佛告彌勒。

名花布地燒大寶香。服御所資悉皆豐 層樓綺殿妙飾奇珍寶帳金床重敷茵 譬如刹帝利王其子犯法。幽之內宮處以花

 $(100 \, b \, 8 - 15)$ 

也。世尊彼幽繁時常思解脫。求諸親識居

士宰官長者近臣。王之太子雖希出離終不

乃至刹帝利王。 心生歡喜 方得解

(278 b 18—26)

佛告彌勒。此諸衆生亦復如是。以疑惑佛 智生彼宮殿。無有形罰乃至 一念惡事。 但於五百歲中不見三寶。不得供養修諸善 本。以此爲苦。雖有餘樂猶不樂彼處。却 此衆生識其本罪。深自悔責求離彼處。即 此衆生識其本罪。深自悔責求離彼處。即 以此爲苦。雖有餘樂猶不樂彼處。若 以此爲苦。雖有餘樂猶不樂彼處。若 以此爲苦。雖有餘樂猶不樂彼處。若 以此爲苦。雖有餘樂猶不樂彼處。 即 以此爲苦。雖有餘樂猶不樂故處。即 以與惡佛

2(七寶)+宮殿⊜、流布本亦同

3 形 = 刑觉團、流布本亦同

4 [佛] - ⊜

5如來=餘佛⊖、流布本亦同

(100 b 15—28)

穢惡。一切無有不可樂者。然彼衆生於五 佛告彌勒。如是如是。若有墮於疑悔。種 阿逸多當知。疑惑與諸菩薩爲大損害。 千俱胝那由他佛。幷種無量無邊善根。汝 已然後乃出。彼於出時。 樂。不能出現修習善法。往昔世中過失盡 藏。遠離一切殊勝善根。彼等於中不生欣 衆。不得供養奉事諸佛。不得問於菩薩法 百歲。不見佛不聞法。不見菩薩。及聲聞 如園苑宮殿之想。何以故。彼中淸淨無諸 蓮花中不得出現。 能生信。由聞佛名起信心故。雖生彼國於 諸善根希求佛智乃至廣大智。於自善根不 若五百歲無疑惑者。 彼等衆生處花胎中。猶 卽當供養無量百 心迷上下四方之

(325 c 10-17)

著。當生佛利永得解脫。 著。當生佛利永得解脫。 在諸衆生斷妄分別。植諸善本無相無屬欲相救免。終不能出邪見業。王無能捨常處輪迴而不自在。假使父母妻子男女眷常處輪迴而不自在。假使父母妻子男女眷常處輪迴而不自在。假使父母妻子男女眷常處輪迴而不自在。假使父母妻子男女眷常處輪迴而不自在。假使父母妻子男女眷

1[無]-第、無=未完態

-- 152 --

### (317 a 4 - 18)

佛。 計 明聽著心中。阿逸菩薩言受教。佛言。從 隣那阿竭。 往生阿彌陀佛國。他方異國。第二佛名羅 前後供養無央數諸佛。以次如彌勒皆當作 當往生阿彌陀佛國。一阿惟越致菩薩者。 我國當有七百二十億。阿惟越致菩薩。皆 弼陀佛國。 從是間當有幾何。阿惟越致菩薩。往生阿 阿逸菩薩即長跪叉手問佛言。今佛國土。 名頭樓和斯。其國有百八十億菩薩。皆當 他方異國復有佛。亦復如是。第一佛 及其餘諸小菩薩輩者無央數。不可復 皆當往生阿彌陀佛國。 不但我國中諸菩薩當往生阿彌陀佛 其國有九十億菩薩。皆當往生 願欲聞之。佛言。汝欲知者。 他方異國 佛告阿逸菩

## (299 a 6-20)

七百二十億。阿惟越致菩薩。皆往生無量中。阿逸菩薩言受敎。佛言。從我國當有 佛國。 佛國。他方異國。第二佛佛名寶積。其國 其國有百八十億菩薩。皆當往生無量淸淨 異國復有佛亦復如是。 間當有幾。阿惟越致菩薩。往生無量淸淨 阿逸菩薩則長跪叉手問佛言。今佛國從是 他方異國 我國中諸菩薩當往生無量淸淨佛國。 往生無量清淨佛國。佛告阿逸菩薩。 餘諸小菩薩輩者。無央數不可復計。 無央數諸佛。以次如彌勒皆當作佛。 清淨佛國。一阿惟越致菩薩者。前後供養 有九十億菩薩。皆當往生無量淸淨佛國。 願聞之。佛言。 第一佛名光遠炤。 若欲知者明聽著心 及其 他方 不但 皆當

1皆+(當)母團

(278 b 27— c 7)

當往生。 界有六十七億不退菩薩。往生彼國。一一 不退菩薩。生彼佛國。佛告彌勒。 其第二佛名曰寶藏。彼有九十億菩薩。皆 名曰遠照。彼有百八十億菩薩。皆當往生。 往生彼國。他方佛土亦復如是。 皆當往生。佛告彌勒。不但我剎諸菩薩等 諸小行菩薩及修習少功德者。不可稱計。 菩薩。已曾供養無數諸佛。次如彌勒者也。 彌勒菩薩白佛言。世尊。於此世界有幾所

1(哲)-6

(100 b 29— c 7)

佛國中。有九十億不退菩薩。當生彼土。 億不退菩薩。當生極樂世界。東北方寶藏 稱計。阿逸多。從難忍如來佛國。有十八 生彼國。況餘菩薩由少善根生彼國者不可 億那由他百千佛所。種諸善根成不退轉當 退菩薩當生極樂國者其數幾何。 爾時彌勒菩薩白佛言。世尊。 此佛土中有七十二億菩薩。 於此國界不 彼於無量 佛告彌

## (325 c 18-27)

諸佛刹。 界。見無量壽佛。成就阿耨多羅三藐三菩 慈氏菩薩白佛言。世尊。 有幾多菩薩摩訶薩。得生極樂世 今此娑婆世界及

於此世

那由他菩薩摩訶薩。已曾供養無量諸佛植 佛言慈氏。我此娑婆世界。有七十二俱胝 復次阿難。 就阿耨多羅三藐三菩提 衆德本。當生彼國親近供養無量壽佛。 難忍佛刹。 有十八俱胝那由他 成

其第一佛

十俱胝那由他菩薩摩訶薩。 菩薩摩訶薩。 生彼國土。 寶藏佛刹。有九 生彼國土。

(317 a 18 - b 2)

阿蔡。 維黎波羅潘蔡쨣。其國有十五菩薩。皆當 當往生阿彌陀佛國。他方異國。第七佛名 有八百一十億菩薩。 往生阿彌陀佛國。 四佛名阿蜜蔡羅薩。其國有二百五十億菩 五佛名樓波黎波蔡跷。 **薩**。皆當往生阿彌陀佛國。 六佛名那惟于蔡。其國有萬四千菩薩。皆 第三佛名朱晞彼會。其國有二百二十億菩 他方異國。 皆當往生阿彌陀佛國。他方異國。第 皆當往生阿彌陀佛國。他方異國。第 他方異國。第九佛名尸利群蔡。其國 其國有八菩薩。皆當往生阿彌陀佛 他方異國。第八佛名和 皆當往生阿彌陀佛 其國有六百億菩 他方異國。第

2佛=如來台 1會+(蔡)自 3 蜜 = 密令

(299 a 20— b 3)

淨佛國。他方異國。第七佛名具足交絡。 光。其國有萬四千菩薩。皆當往生無量清 生無量清淨佛國。他方異國。第六佛名勇 於世無上。 無極光明。其國有二百五十億菩薩。皆當 當往生阿彌陀佛國。他方異國。第四佛名 第三佛名儒無垢。 十億菩薩。 其國有十四億菩薩。皆當往生無量清淨佛 往生無量清淨佛國。 八菩薩。皆當往生無量清淨佛國。他方異 第九佛名多力無過者。其國有八百一 他方異國。第八佛名雄慧王。其國有 皆當往生無量淸淨佛國。他方 其國有六百億菩薩。 有二百二十億菩薩。皆 他方異國。 第五佛名 皆當往

1異=佛璽

(278 c 7—17)

其第六佛名曰勝力。彼有萬四千菩薩。皆 當往生。 第十佛名曰妙德山。 菩薩。皆當往生。其第八佛名曰離垢光。 當往生。其第七佛名曰師子。彼有五百億 名曰龍勝。彼有十四億菩薩。皆當往生。 其第三佛名曰無量音。彼有二百二十億菩 曰德首。彼有六十億菩薩。皆當往生。其 彼有八十億菩薩。皆當往生。其第九佛名 有二百五十億菩薩。皆當往生。其第五佛 皆當往生。其第四佛名曰甘露味。彼 彼有六十億菩薩。皆

1[億]=⊖

(100 c 7—16)

國中。有六十億不退菩薩。當生彼土。 彼土。從師子如來國中。有五百不退菩薩 中。有十四億不退菩薩。當生彼土。從勝 從無量聲如來國中。 六十億不退菩薩。當生彼土。從勝積如來 不退菩薩。當生彼土。從世天如來國中有 當生彼土。從離塵如來國中。有八十一億 天力如來國中。有十二千不退菩薩。當生 薩。當生彼土。從光明如來國中。有三十 ||億不退菩薩。當生彼土。從龍天如來國 有二十二億不退菩

(325 c 27—326 a 7)

國土。龍樹佛刹。 刹。有六十俱胝那由他菩薩摩訶薩。生彼 **胝那由他菩薩摩訶薩。** 火光佛刹。有二十二俱胝那由他菩薩摩訶 峯佛刹。有二千一百俱**胝那由他菩薩摩訶** 刹有一千八百菩薩摩訶薩生彼國土。吉祥 **胝那由他菩薩摩訶薩。生彼國土。師子佛** 薩。生彼國土。無垢光佛刹。有二十五俱 薩。生彼國土。無量光佛刹。 生彼國土。 有一千四百菩薩摩訶 生彼國土。 有二十五俱 世燈佛

(317 b 2-20)

養無央數諸佛。以一時俱心願欲往。皆當可復計。皆阿惟越致。皆智慧勇猛。各供 名字。晝夜一劫尚未竟。 國諸菩薩輩。各各是皆當往生阿彌陀佛 中諸菩薩當往生也。都八方上下無央數佛 阿惟越致諸比丘僧中。及小菩薩輩無央數 呵閱祗波多蔡。其國有七百九十億菩薩。 生阿彌陀佛國。他方異國。第十三佛名隋 名沸覇岡耶蔡。其國有諸菩薩。無央數不 當往生阿彌陀佛國。 數。說之一劫不休止尚未竟。 諸比丘僧衆菩薩。 當往生阿 彌陀 佛國人 衆多不可計。我但說八方上下無央數諸佛 皆當往生阿彌陀佛國。 和羅那惟于蔡跷。 往生阿彌陀佛國。 第十佛名那他蔡。 皆當往生阿彌陀佛國。不獨是十四佛國 總攬都小說之爾。 甚無央數。都共往會阿彌陀佛國。大 其國有萬二千菩薩。皆 其國有萬億菩薩。皆當 他方異國。第十一佛名 他方異國。第十二佛 佛言。是諸菩薩皆 我但復說諸佛國 我但爲若

3呵!阿卿 2往+(生)白 4各+(如)宽、各+(在)哪 5基=共命的 1以=己〇

多不可復計。我但說八方上下無央數佛名 致。皆智慧勇猛。各供養無央數諸佛。以其國有諸菩薩無央數不可復計。皆阿惟越 生無量清淨佛國。 第十佛名吉良。其國有萬億菩薩。皆當往 其無央數。都共往會無量清淨佛國。大衆 薩輩。各各如是。皆當往生無量清淨佛國。 當往生也。都八方上下無央數佛國。諸菩 佛國。佛言。是諸菩薩。皆阿惟越致。 國有七百九十億菩薩。皆當往生無量清淨 國。他方異國。第十三佛名樂大妙音。其 淸淨佛國。他方異國。第十二佛名無上華。 說之一劫不休止尙未竟。 丘僧衆菩薩。當往生無量淸淨佛國人數。 無量清淨佛國。不獨是十四佛國中諸菩薩 比丘僧中。及小菩薩輩無央數。皆當往生 攬都小說之耳。 時俱心願欲往生。皆當生無量清淨佛 晝夜一劫尚未竟。我但復說佛國諸比 其國有萬二千菩薩。皆當往生無量 他方異國。 我但爲若曹。總 第十一佛名 諸

2以=已命® 3[生]-⊜變 1無土華ニ佛⊜變

4其=基璽

(278 c 17—29)

但說十方諸佛名號及菩薩比丘生彼國者。 可稱計。皆當往生。佛語彌勒。不但此十 百九十億大菩薩衆。諸小菩薩及比丘等不 皆當往生。其第十三佛名曰無畏。彼有七 數不可稱計諸菩薩衆。皆不退轉。 其第十一佛名曰人王。彼有十億菩薩。 四佛國中諸菩薩等當往生也。十方世界無 取百千億劫大士所修堅固之法。斯等菩薩 猛。已曾供養無量諸佛。於七日中卽能攝 當往生。其第十二佛名曰無上華。 晝夜一劫尚未能竟。我今爲汝略說之耳 量佛國。 其往生者亦復如是甚多無數。我 彼有無 智慧勇

1 竟=盡⊜

(100 c 16—25)

爲供養禮拜瞻仰無量壽佛等者。 說諸方菩薩生極樂界。若已到今到當到。 拜無量壽如來及菩薩衆。阿逸多。 不退菩薩。當生彼土。到彼國已。供養禮 樂界。從發起精進如來國中。有六十九億 具大精進發趣一乘。於七日中能令衆生離 從人王如來國中。 百千億那由他劫生死流轉。 生彼土。從勝花如來國中。有五百菩薩。 窮劫不盡。 有十俱胝不退菩薩。當 彼等亦當生極 我若具 但說其

(326 a 7—15)

皆

能盡 俱胝菩薩摩訶薩。生彼國土。得無畏佛刹。 耨多羅三藐三菩提。佛言慈氏。如是功德 有六十九俱胝那由他菩薩摩訶薩。生彼國 摩訶薩。生彼國土。光明王佛刹。 薩。生彼國土。花幢佛刹。有一俱胝菩薩 仁王佛刹。有一千俱胝那由他菩薩摩訶 莊嚴極樂國土。滿彼算數無量之劫。說不 土。悉皆親近供養無量壽佛。不久當成阿 有十二

爲妄增減是經法。 戒愼法。 阿彌陀佛國。我故令若曹悉見阿彌陀佛國 向爾。 佛言。 我語若曹。 若曹所當作善狭惡未盡。尚未當度脫故。心中狐疑不信 女人。聞彌陀佛聲。不信有者。不信經佛 佛聲。慈心歎喜。一時踊躍、心意淨潔を 善男子善女人。前世宿命作善所致相祿與 佛語阿難。阿逸菩薩等。其世間帝王人民, 我持是經以累若曹。 土。所當爲者各求之。我具爲若曹道說經 後。汝曹及後世人。無得復言。我不信有 法。皆當奉行信之。無得疑。我般泥洹去 若他方佛故。菩薩非凡人。其有人民男子 毛爲起。淚卽出者。皆前世宿命作佛道。 佛言。其有善男子善女人。聞阿彌陀 乃當聞阿彌陀佛聲者。甚快善哉代之 皆故從惡道中來生。愚癡不解宿命。 不信有比丘僧。 若曹當如佛法持之。無得毀失。 若曹當堅持之。無得 心中狐疑都無所信

1战=我觉剪

2(阿)+彌⇔ 3(狐)+疑⊜

(299 b 23— c 11)

道。 男子女人。 聞無量清淨佛聲。 淨佛聲。 慈心歡喜。 一時踊躍。 **迺當聞無量淸淨佛聲。** 善男子善女人。前世宿命行善所致相祿。 佛語阿難阿逸菩薩等。其世間帝王人民。 如佛法持之。無得毀失。我持是經以累汝 悉見無量清淨佛國土。所當爲者若自求 宮。我不信有無量淸淨佛國。我故令若曹 曹所當作善法。皆當奉行信之。無得以我 蒙不解宿命。殃惡未盡。未當得度脫故。 般泥洹去後故。 若曹及後 世 人。 無得復 心中狐疑不信向耳。佛言。我語若曹。若 佛言。其有善男子善女人。聞無量清 我具爲汝曹。 都無所信者。 若他方佛故。菩薩非凡人。其有人民 汝曹當堅持之。無得爲妄增減是經 不信佛經語。 衣毛爲起拔出者。 皆前世宿命作佛 道說經戒順法。若曹當 皆故從惡道中來。生愚 不信有比丘僧。心中狐 慈心歡喜我代之 不信有佛 心意清

2 拔=淚霓團 1西=乃卿

4順∥愼⊖璽 3蒙=朦⊜

5得=以远卿

阿逸多。汝觀彼諸菩薩摩訶薩善獲利益。 (100 c 25-101 a 12)

問阿修羅等。今此法門付囑於汝。應當愛樂 根悉皆增上。阿逸多。是故告汝及天人世 如上所說功德。心無下劣亦不貢高。成就善 若有聞彼佛名。能生一念喜愛之心。當獲 修習。乃至經一晝夜。受持讀誦生希望心。

聞不生憂惱。設入大火不應疑悔。何以故。 書寫經卷。乃至於須臾頃爲他開示。勸令聽 薩。欲令無量諸衆生等。速疾安住不退轉 火。爲求法故不生退屈諂僞之心。讀誦受持 進力聽此法門。假使經過大千世界滿中猛 嚴。攝受殊勝佛刹圓滿功德者。應當起精 於阿耨多羅三藐三菩提。及欲見彼廣大莊 於此經中生導師想。阿逸多。是故菩薩摩訶 於大衆中爲他開示。當令書寫執持經卷。

**尊重聽聞不生違背。** 

是故汝等應求此法。

1持=此頭

彼無量億諸菩薩等。皆悉求此微妙法門。

佛語彌勒。 皆可求之。無得以我滅度之後復生疑惑。 經者。於無上道終不退轉。是故應當專心 樂。受持讀誦。如說修行。所以者何。多有 無上功德。是故彌勒。設有大火充滿三千 乃至一念。當知此人爲得大利。 見無量壽佛及其國土一切所有。所當爲者 信受持誦說行。吾今爲諸衆生說此經法。令 菩薩。欲聞此經而不能得。若有衆生聞此 大千世界。要當過此。聞是經法。歡喜信 (279 a 1—11) 其有得聞彼佛名號。 則是具足 歡喜踊躍

1語=告⊜

2流布本吾上有佛言二字

(326 a 15—23)

乘。於我法中得名第一弟子 發一念信心。歸依瞻禮。當知此人非是小 若有善男子善女人。得聞無量壽佛名號。

耨多羅三藐三菩提。 及佛身功德。此人命終速得生彼。 羅伽人非人等。於此經典書寫供養受持讀 佛告慈氏。若有苾芻苾芻尼優婆塞優婆夷 誦。爲他演說。乃至於一晝夜。思惟彼刹 天龍樂叉乾闥婆阿修羅迦樓羅緊那羅摩睺 成就阿

(317 c 9—16)

2.持=性()

3(如)+父宓颐24里道⇒

(299 c 11—18)

若師爲人說佛經者。甚難得值。若師爲人說佛經者。甚難得值。若有沙門。當念不斷絕。則得道疾。佛言。天當念不斷絕。則得道疾。佛言。天當念不斷絕。則得道疾。佛言。天常為不斷絕。則得道疾。佛言。天下有佛者甚難得值。人有信受師法下有佛者甚難得值。人有信受師法

波羅蜜。

得聞亦難。

遇善知識聞法能行。此亦爲難。

若聞斯經信

2舍=合⇔ 歳百歳中竟乃休止絕)宓爾

(279 a 11—18)

佛語彌勒。如來興世難値難見。諸佛經道難得難聞。菩薩勝法諸生値斯經者。隨意所願皆可得度當來之世經道滅盡。我以慈悲哀愍。特留此經止住百歲。其有衆

1明註曰恭讀無量清淨平等覺經云般泥洹去後經道留止千歲千歲後留是當信順如法修行樂受持。難中之難無過此難。是故我法如是作如是說如是教。應

經法止住百歲詳繹慈旨百歲前尚有千歲經在後百歲中留止經法

(101 a 12-b9)

羅蜜等菩薩之法。能說法人亦難開示。阿逸多。善說法人非易可 類大威德者。能生廣大佛法異門。由於此法不聽聞故。有一億菩 常修學使無疑滯。不入一切種類珍寶成就牢獄。阿逸多。如是等 逸多。如來所應作者皆已作之。汝等應當安住無疑種諸善本。應 大法門。 殖諸善本。已曾供養無量諸佛。由彼如來加威力故。能得如是廣\*阿逸多。彼諸衆生獲大善利、若於來世乃至正法滅時。當有衆生 爲難得。諸佛如來無上之法。十力無畏無礙無著甚深之法。及波 及善女人。於今來世能於是法若已求現求當求者。皆獲善利。 多。無量億數諸菩薩等。求請此法不曾厭背。是故汝等諸善男子 解之者。當能聽聞獲大歡喜。受持讀誦廣爲他說常樂修行。阿逸 退轉阿耨多羅三藐三菩提。阿逸多。佛出世難。離八難身亦 當令汝等獲不善利。 堅固深信時亦難遭。是故我今如理宣說。汝等修習應如教 如是廣大微妙法門。 汝阿逸多。我以此法門及諸佛法囑累於汝。 當令是法久住不滅。 隨意所樂種諸善根。若善男子善女人等。於彼法中廣大勝 一切如來稱讚悅可。 應勤修行隨順我教。 淪沒長夜備衆危苦。 切諸佛之所稱讚。 若於彼法攝取受持。 是故我今爲大囑 勿違佛教而棄捨 汝當修行無令滅 當獲廣大一切

10)

令諸有情種修福善求生淨刹。 令諸有情種修福善求生淨刹。 令諸有情種修福善求生淨刹。 令諸有情種修福善求生淨刹。 令諸有情種修福善求生淨刹。 令諸有情種修福善求生淨刹。 令諸有情種修福善求生淨刹。 令諸有情種修福善求生淨刹。

(326 a 24— b 3)

爾時世尊而說頌日

(326 b 3)

(326 b 4-5)

(273 a 2/--29) 若人無善本

清淨有戒者

乃獲聞正法 不得聞此經

1本=心觉動

若不往昔修福慧

已曾供養諸如來 是故汝等聞斯義 於此正法不能聞

唯有淸淨戒者 非有是功德人 不得聞是經名

(288 c 10-11)

乃逮聞此正法

曾更見世尊雄

(288 c 12-13)

謙恭敬聞奉行 則得信於是事

便踊耀大歡喜

曾更見世尊

(273 b 1-2)

謙敬聞奉行

則能信此事

踊躍大歡喜

聞已受持及書寫 (326 b 6)

讀誦讚演并供養

(101 b 9 - 10)

爾時世尊。而說頌日

(101 b 11—12)

若於福德初未修 終不聞斯微妙法

勇猛能成諸善利

常聞如是甚深經

彼人曾見諸世尊 能作大光拯濁世

(101 b 13-14)

多聞總持如巨海 彼獲聖賢喜愛心

-158-

| 天中天相知意<br>(288 c 18—19) | (288 c 16—17)<br>譬從生盲冥者 | 1縣=橋〇 | 宿世時見佛者<br>惡驕慢弊懈怠 |
|-------------------------|-------------------------|-------|------------------|
| 聲聞不了佛行                  | 何況於俗凡諸                  |       | 樂聽聞世尊教難以信於此法     |
| 如來智慧海                   | 譬如從生盲<br>聲聞或菩薩          |       | 宿世見諸佛<br>驕慢弊懈怠   |
| 深廣無崖底                   | <b>欲行開導人</b>            |       | 樂聽如是教            |

若曾於佛殖衆善 懈怠邪見下劣人 \*\* 不信如來斯正法

救世之行彼能修

聲聞於佛智亦然 譬如盲人恒處闇 況餘有情而悟解 不能開導於他路

(101 b 17—18)

(101 b 19-20)

如來功德佛自知 唯有世尊能開示

天龍夜叉所不及

二乘自絕於名言

聲聞緣覺滿世間 盡其神力莫能測 彼佛利樂諸功德 (326 b 10-11)

唯佛與佛乃能知

辟支佛亦如是

獨正覺乃知此

二乘非所測

唯佛獨明了

1 崖 = 涯②

| 復過此億萬劫 | 使一切悉作佛        |  |
|--------|---------------|--|
| 計佛智無能及 | <b>其淨慧智本空</b> |  |
| 淨慧如本空  | 假使一切人         |  |
| 億劫思佛智  | 具足皆得道         |  |
| 稱讚如來功德 | 假使長壽諸有        |  |

| 金子 フェノ では 一日で、 | <b>利 詩 アクレン1 こ</b>  | 15111     | ころ オリング・ア・ア・ア・ア | 15 45 15                                         | 111           |
|----------------|---------------------|-----------|-----------------|--------------------------------------------------|---------------|
| 盘其形壽寶          | 稱濱如來功德身             | 意妙思弗督     | 爭慧如本空           | 计师督映能及                                           | 復過比意          |
| 101 1000 1000  |                     |           | 1               |                                                  |               |
| 1 4 4 1 1 1    | 1 10 1000 1100 1100 | ン・ノー・イー・ン | 1               | : 1/2/2018/1/2/2/2/2/2/2/2/2/2/2/2/2/2/2/2/2/2/2 | 1 - 1 - 1 1 1 |
| 命主無機具語         | 医使艮壳溶有壳             | 具足皆写道     | 野使一切人           | 其爭豐督本空                                           | 使一切恶作讲        |
|                |                     |           | 7               |                                                  |               |
|                | (326 b 12—13)       |           | (2/369—10)      |                                                  | (12-07.9887)  |
|                | (2001 10 10)        |           | (0701 0 40)     |                                                  | 1000 000 011  |
|                |                     |           |                 |                                                  |               |

|        | 復過此億萬劫 | 使一切悉作佛       |
|--------|--------|--------------|
|        | 計佛智無能及 | 其淨慧智本空       |
| 1如≒知⊜、 | 淨慧如本空  | 假使一切人        |
| 流布本亦同  | 億劫思佛智  | 具足皆得道        |
|        | 如≕知⊜、流 | 計佛智無能及 净驀如本空 |

| 佛所說皆能受 | ~ 我教乃信是 | 佛之慧無邊幅       |
|--------|---------|--------------|
| 是則爲第一證 | 唯此人能解了  | 如是行清淨致盡壽命猶不知 |

| 若諸有情當作佛<br>(101 b 21—22) |  |  |
|--------------------------|--|--|
| 行超普賢登彼岸                  |  |  |

是故博聞諸智士如來勝智遍虛空

應信我教如實言 所說義言唯佛悟 (101 b 26-27)

是故具足於信聞於是中間身滅度

及諸善友之攝受 佛之勝慧莫能量

(101 b 23-25)

敷演一佛之功德

時逾多劫不思議 行超**普賢**登彼岸

得聞如是深妙法

當獲愛重諸聖尊

| 中去 正、安文 | 窮力極講說   | (273 b 11—12) |  |
|---------|---------|---------------|--|
| 口是文量手   | 盡壽猶不知   |               |  |
|         | 如是一心求淨方 | (326 b 7)     |  |
|         | 決定往生    |               |  |

| 講說      | 1—12)     | 知<br>e    |
|---------|-----------|-----------|
| 盡壽猶不知   |           | "知● 游布本亦同 |
| 如是一心求淨方 | (326 b 7) |           |
| 決定往生極樂國 |           |           |

| 有信慧不可致 | 人之命希可得 | (288 c 26—27) |
|--------|--------|---------------|
| 若聞見精進求 | 佛在世甚難値 |               |
| 人有信慧難  | 壽命甚難得  | (273 b 13—14) |
| 若聞精進求  | 佛世亦難値  |               |

| (289 a 1—2)   | 則我之善親厚 以是故發道意<br>聞是法而不忘 便見敬得大慶 | 有信慧不可致 若開見精進求 |
|---------------|--------------------------------|---------------|
| (273 b 17—18) | 則我善親友<br>聞法能不忘                 | 人有信慧難得        |
|               | 是故當發意                          | 若聞精進求         |
|               |                                |               |

| 設令滿世界火<br>(289 a 1—2) | 則我之善親厚 |
|-----------------------|--------|
| 過此中得聞法                | 以是故發道意 |

會當作世尊將

度一切生老死

會當成佛道 設滿世界火

廣濟生死流 心過要聞法

1齊=度⊖、流布別本亦同

| 24    | 10 |
|-------|----|
| 是故當發意 | 敬得 |
|       |    |

若有受持恭敬者

佛說此人眞善友 利益一切諸群生

| (3/4 7 ×   4) |
|---------------|
|               |

及彼莊嚴諸牢獄

皆是如來威德力

-161-

彼人往昔眞吾友 如是妙法已聽聞

善能樂欲佛菩提

常念諸佛而生喜

(101 c 1-2)

信慧多時方乃獲

是故修者應精進

如來出世遇亦難

人趣之身得甚難

(101 b 28-29)

(317 c 16-20)

越致。 皆得阿羅漢道。卽四十億菩薩。皆得阿惟 佛說是經時。卽萬二千億諸天人民。皆得 諸天人民。皆得阿那含道。即八百沙門。 天眼徹視。悉一心皆爲菩薩道。卽二百億

(299 c 18—22)

門。皆得阿羅漢道。則四十億菩薩。皆得 十億諸天人民。皆得阿那含道。則八百沙 天眼徹視。悉一心皆爲菩薩道。則二百二

佛說是經時。則萬二千億諸天人民。皆得

(279 a 19—23)

二億諸天人民得阿那含。八十萬比丘漏盡 之心。萬二千那由他人得清淨法眼。二十 而自莊嚴。於將來世當成正覺。 **意解。四十億菩薩得不退轉。以弘誓功德** 爾時世尊說此經法無量衆生皆發無上正覺

1阿那含 ⊤(果)⊜、流布本亦同

(326 b 16—26)

**俱得往生極樂世界。** 他人。發阿耨多羅三藐三菩提心。種諸善 那由他人。證阿那含果。復有二十五俱胝 者。各有八萬俱胝那由他人。得然燈佛 根皆願往生極樂世界見無量壽佛。復有十 意解心得解脫。天人衆中。有二十二俱胝 方佛刹。若現在生及未來生。見無量壽佛 人。得法忍不退。復有四十俱胝百千那由 爾時世尊。說此法時。有十二俱胝那由他 人。遠塵離垢得法眼淨。八百苾芻。漏盡 名妙音如來。當得阿耨多羅三藐三菩 彼諸有情。皆是無量壽佛宿願因緣。

(101 c 3—14)

思願皆得成滿。 有情。悉皆當生極樂世界。憶念鑄昔所發 無上菩提。彼無量壽佛昔行菩薩道時成熟 生。於無上菩提未會發意。今始初發種諸 億衆生得不退忍。有四萬億那由他百千衆 爾時世尊說是經已。天人世間有萬二千那 音。有八萬億那由他衆生。得授記法忍成 生彼如來土。 各於異方次第 成 佛 同 名妙 善根。願生極樂世界見阿彌陀佛。皆當往 住不退轉。被大甲胄當成正覺。有二十五 己盡心得解脫。四十億菩薩。於無上菩提 衆生。得阿那含果。六千八百比丘。諸漏 由他億衆生。遠塵離垢得法眼淨。二十億

2傷=畸卵 1塵雜=雜塵®

(279 a 23-25)

芬而降。 方國土。百千音樂自然而作。無量妙華芬爾時三千大千世界六種震動。大光普照十

1芬芬流布本作紛紛

聞歎未曾有。

(326 b 26—29)

諸香花積至于膝。復有諸天於虛空中。作佛說是語時。三千大千世界六種震動。雨 妙音樂出隨喜聲。乃至色界諸天。悉皆得

(191 c 15-19)

種種殊妙供養。 陀羅花沒至于膝。乃至阿迦膩吒天。皆作 他百千天人。同時音樂不鼓自鳴。雨天曼 爾時三千大千世界六種震動。并現種種希 有神變。放大光明普照世界。無量億那由

1明註曰殊南藏作微

佛說經已。 諸菩薩阿羅漢。 諸天帝王人 (317 c 20 - 23)

阿彌陀經卷下頭面著佛足而去 民。皆大歡喜。起爲佛作禮遶三匝。前以

(299 c 23-26)

面著佛足而去。 皆大歡喜。前趣爲佛作禮遶佛三匝。以頭 佛說經已。諸菩薩阿羅漢。諸天帝王人民。

佛說無量淸淨平等覺經卷第四 1[佛說]-宋の

2第四=下⊖®

1(佛說)+阿⊜

(279 a 26-29)

長老阿難諸大聲聞。一切大衆聞佛所說靡 佛說經已。彌勒菩薩及十方來諸菩薩衆。

佛說大乘無量壽莊嚴經卷下

爾時尊者阿難及慈氏菩薩等。并天龍八部 一切大衆。聞佛所說皆大歡喜信受奉行

(326 b 29 - c 3)

無量壽經卷下不歡喜

1[開佛所說]−⊖

2(佛說)+無量壽經廟、流布本亦同

(101 c 19—21)

大衆闡佛所說。皆大歡喜。 佛說經已。彌勒菩薩等及尊者阿難。一切

大寶積經卷第十八

1光明皇后願文®

七六、○○○元:陳紜儀。

以上共計新台幣:七六、○○○元,恭印一、○○○本。

回 向 : 天 下 和 順 , 日 月 清 明 , 風 雨 以 時 , 災厲 不 起 , 國 豐 民 安 , 兵 、戈無 用

崇 德 興 仁 , 務 修 禮 譲 , 國 無 盗 賊 , 無 有 怨 枉 , 強 不 凌 弱 , 各 得 其 所 0

祝 願 法 界 切 有 情 所 有 六 道 四 生 , 宿 世 冤 親 , 現 世 業 債 , 咸 憑 法 力 , 悉

祝願已故者往生淨土,同出苦輪,共登覺岸。

祝

願

現

生

者

增

福

延壽

,

發

菩

提

ジ

,

常隨

佛

學

勤

修

精

進

利

濟

群

生

得

解脫

附記 本會接受善信委託,代印經書 均續作本會之印(購)經書及運費使用,為施主廣積陰德,歡迎十方大德善加 ` 佛像,其必要之費用 均經本會審慎評估;若有結餘 利用

CH355-130 13827

量壽經(漢譯五本分段對照

輾轉流通者回向偈曰

普為出資及讀誦受持

人:簡豐文

1:財團法人佛陀教育基金會

址:http://www.budaedu.org 址:100 台北市杭州南路一段五十五號

銀行帳號:〇四五〇〇四五九七五〇三銀行名稱:台灣銀行城中分行(請於電匯或轉帳後告知本會用途)劃撥戶名:財團法人佛陀教育基金會 郵局劃撥帳號:〇七六4電 話:(〇二)二三九五——一九八傳 真:(〇二)二三電 **E-mail**  $\cdot\cdot$  budaedu@budaedu.org 真: (〇二) 二三九 | 一三四 |

郵局劃撥帳號:○七六九四九七九

五

本會經書免費結緣之請取方式如下:

悉

盡

滅

除

及

與

饑

饉

等

所

有

刀

兵

劫

圓

成

勝

善

根

增

諸

福

慧

消

除

宿

現

願

以

此

功

德

人

各

習

讓

(三) 撥打電話:(02)23951198 分機:11、12 ⌒)親臨本會三樓講堂。 (二)利用傳真:(02)23965959

(四)網 為提高服務效率,請您嚴謹考量,慎選所需經書;儘量少用電話,多利用文字方式請 址:http://www.budaedu.org/books/。(五)寫信指定:本會法寶流通股

若大量申請,請註明用途,且避免姓名、地址等文字上書寫之錯誤。 並請詳寫經書名稱、冊數及收件人姓名、地址、電話、郵遞區號,以減少本會之處理時間;取

本會經書 , 歡迎翻印(請勿增刪),贈送流通,功德無量

# ◎本會交通

法

諸

含

識

同

無

上

道

人

民

悉

康

寧

風

雨

常

調

順

先

獲

超

昇

現

咸

安

樂

輾

轉

流

通

者

讀

誦

受

持

捷運:善導寺站5號出口,至杭州南路右轉, 公車站牌:審計部站→212、299、232、205、276、605、257、262 仁愛路、杭州南路(紹興街)口→630、270、263、245、621、651、37、261台北商業技術學院→253、297、237 仁愛路二段→253、297開南商工→208 過兩個紅綠燈。

